## مطالعه تطبیقی تشابهات سفالینههای متأخر دوره پیش از اسلام و اوایل دوره اسلامی ایران

عباس اكبرى\* محبوبه حسينى يزدىنژاد\*\*

## چکیده

پس از فروپاشی حکومت ساسانیان و ظهور اسلام در ایران، فقر هنری اعراب سببشد تا هنرمندان مسلمان شاکله هنر اسلامی را بر پایه سنتهای هنری ایران باستان بنانهند. ازاینرو هنر سفالگری ایران در اوایل دوره اسلامی، راه دورههای تاریخی اشکانیان و ساسانیان را پیمود. آثار سفالین بهیادگارمانده از اوایل دوره اسلامی، گواه این مطلب است که پیشینه هنر سفالگری دورههای تاریخی پیش از اسلام ایران، تأثیر بسیاری بر آنها داشته است. بدینسبب تعداد زیادی از آثار سفالین اوایل دوره اسلامی ایران، از بسیاری جهات شبیه دورههای هنری پیش از اسلام بود که این تشابهات در فاصله میان این دو دوره، سوء تفاهمهایی را در شناخت زمان این آثار پدیدمیآورد و موجبمی شد بسیاری از آثار اواخر دوره ساسانی به اوایل دوره اسلامی و بالعکس منسوب گردد.

ازینرو تلاش نگارندگان در پژوهش حاضر برآن است تا به روشنشدن این سوءتفاهمها و منشاء تشابهات و الهامات در سفالینههای اوایل دوره اسلامی ایران بپردازند. چراکه، طی نخستین سدههای اسلامی سبکها و سنن هنری ایران کهن، به ایران نوین و اسلامی واردشد و ساخت سفالینهها مطابق با سنتهای هنری گذشته تداومیافت. بنابراین ضروری است تا تشابهات سبکها شناخته و سهم سفالگری ایران در موفقیت سفالگران مسلمان بررسی شود.

روش تحقیق به کارگرفته در این مقاله، اسنادی- تاریخی با استناد به منابع کتابخانه ای همراه با رویکردی تحلیلی-توصیفی است.

دستاورد بررسیهای انجامشده اینچنین بود که شیوههای نقشپردازی هنر سفالگری ایران در اوایل دوره اسلامی، همان شیوههای دورههای پیش از اسلام است که بهمرور با تکنیکهای لعابکاری ترکیبشده و پیشرفت شایانی هم کردهاست.

كليدواژگان: ساسانيان، اشكانيان، سفالينه، سفال اسلامي.

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده معماری و هنر، دانشگاه کاشان(نویسنده مسئول).

<sup>\*\*</sup>کارشناس ارشد، رشته هنر اسلامی، دانشکده معماری و هنر، دانشگاه کاشان.

#### مقدمه

سفالگری یکی از مهمترین هنرها در صنایع دستی و هنرهای سنتی ایرانیان است که در هر دورهای تحت تأثیر شرایط اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی و مذهبی حاکم بر زمانه خود قرارگرفته و با ذوق و سلیقه شخصی و ملی هنرمند سفالگر درآمیختهاست. تأثیر پیشینه غنی و پربار سفال و سفالگری ایران را نمی توان در هنر سفالگری دوره اسلامی نادیده گرفت چراکه در بیشتر موارد، تجارب گذشتگان چون میراثی گرانقدر به دورههای بعدی راهیافتهاست. با ورود آئین و مذهب جدید و پیرو آن تغییراتی که در عرصههای فرهنگی و اجتماعی سرزمین ایران رخداد، همزمان دگرگونیهای چشم گیری نیز در هنر سفالگری قابل مشاهده است که ریشه در سنتهای هنری پیش از اسلام دارد. بدینسبب که تولیدات سفالین پیش از ورود اسلام چه از نظر تکنیک و چه از نظر شیوه تزئین، پیشرفت زیادی کردهبودند و در ادامه، به سبک رایج دوره اسلامی تبدیل شدند. آن گونه که سده سوم هجری، سفالگران مسلمان در اثر تحریک و تقلید از تولیدات سفالینههای آبی و سفید چینی صادراتی به ایران، به ابداع لعاب سفید قلع دستیازیدند که درواقع این کار، احیای فن لعابسازی دوره اشکانی بود.

بنابر آنچه گفتهشد هدف این پژوهش، بررسی تشابهات موجود در سفالینههای دورههای تاریخی پیش از اسلام با سفالینههای اوایل دوره اسلامی، یافتن و معرفی ویژگیهای مشترک تداومیافته از سنتهای هنری پیشین در هنر دورههای بعد و پیگیری ردپاهای برجایمانده از آنها در هنر سفالگری دوره اسلامی است. بنابراین، آثار سفالین ازنظر ویژگیهایی چون فرم و اندازه، شیوه ساخت و نقش و لعاب بررسی و شناساییشدند.

## پیشینه تحقیق

براساس بررسیهای انجامشده می توان گفت، تاکنون تحقیق مستقلی درباره مقایسه و ارزیابی سفالینههای دورههای متأخر پیش از اسلام و اوایل دوره اسلامی نگاشته نشده است. تنها در کتابهای "فن و هنر سفالگری" (توحیدی، ۱۳۷۹)، "سفال ایران" (رفیعی، ۱۳۷۷) و "سفال و سفالگری از ابتدای نوسنگی تا دوران معاصر" (کامبخش فرد، ۱۳۸۰)، سفال دورههای تاریخی و نیز سفال دوره اسلامی ایران بررسی شده است. در برخی کتابهای دیگر چون "سفالگری جهان اسلام" (فهروری، برخی کتابهای دیگر چون "سفالگری جهان اسلام" (فهروری، ۱۳۸۸) و "سفال اسلامی" (جی گروبه، ۱۳۸۴) فقط نمونههایی از سفال اوایل دوره اسلامی ارزیابی شده است. با نگاهی کلی بر منابع نامبرده چنین دریافتمی شود که به تشابهات میان بر منابع نامبرده چنین دریافتمی شود که به تشابهات میان

سفال اواخر دورههای تاریخی و اوایل دوره اسلامی اشارههای گذرا شده و تنها، بیانشده که سفال دورههای تاریخی، الگوی سفالگران اوایل دوران اسلامی بودهاست. بااینهمه برخلاف پژوهشهای گذشته، در این مقاله تلاش نگارندگان برآن بوده تا نمونههای متأخر قبل از اسلام و اوایل اسلامی را کنار یکدیگر مقایسه و بهگونهای مستقل و با نگاهی جامع بر تمامی ابعاد یک اثر سفالین همچون فرم، شیوههای تزئینی، نقش، لعاب و تشابهات میان آنها بررسی کنند.

## روش تحقيق

پژوهش حاضر ازگونه بنیادی است که با بهرهگیری از رویکرد توصیفی-تحلیلی، مطالب آن از میان منابع معتبر کتابخانهای با روش اسنادی \_تاریخی گردآوریشدهاست.

## فرم ظرفهاي سفالين

یکی از ویژگیهای اثر سفالین که میتواند معرف و نماینده یک دوره خاص باشد، فرم یا شکل آن ظرف سفالین است. شکل ظرفهای سفالین در هر تمدن و یا حتی دوره تاریخی متفاوت است آن چنان که گاه با باورها، اعتقادات و مراسم آئینی مردم هم عصر خود پیوندمی خورد. افزون بر آن، ظروف سفالین بنابر نیازها و کاربرد روزانه آنها اشکال متفاوتی می یابند به گونهای که طبقه بندی و نام گذاری آنها نیز برهمین مبنا صورت گرفتهاست. درهمین راستا، ظرفهای سفالین را بستهبه عناصر آنها همچون دسته، لوله آبریز، پایه و رابطه ارتفاع ظرف و قطر در سه گروه عمده بخش بندی می کنند: ۱. این گروه ظرفهایی را دربرمی گیرد که ارتفاع آنها از بزرگترین قطر ظرف کمتر است (ظروف دهان گشاد)، دهانه آنها از بزرگترین قطر کوچکتر است همچون پیالهها و کاسهها(ظروف دهانه تنگ) و ظرفهای کوتاه وحجیم (فنجان و قوری) ۲. ظرفهای سفالینی که بلندی آنها از بزرگترین قطر بیشتر است مانند انواع جامها، کوزهها و خمره باگردن تنگ، آبخوری و ابریق ۳. شکلهای خاص و متمایزی مانند قمقمههای مسافرتی، ظرفهایی بهشکل حیوانات، ریتون و پیهسوزها(هرینک،۱۳۷۶: ۲۷). طی سه دوره اولیه اسلامی بهپیروی از صنعت سفالسازی دورههای تاریخی همچون اشکانیان و ساسانیان، کوزهها و خمرهها و اشیای سفالینی ساختهمی شد که یا سادهبودند و یا با انواع تزئینات گیاهی و جانوری و گل و برگ آراسته شده بودند. سادگی، روزمرگی و مردمی بودن سفال در دوره ساسانی با روح تعالیم اسلامی همخوانی داشت. از همین رو در سدههای نخست اسلامی، سبک سفال دوره ساسانی مورد تقلید سفالگران مسلمان

قرار گرفت و سرمنشأ بسیاری از اشکال و فرمهای سفالین دوره اسلامی شد. در کل، باتوجه به پیشینه طولانی شیوههای سفالگری در ایران، شاید بتوان نوع شناسی اسفال اوایل دوره اسلامی را نتیجه سفال دوره ساسانی دانست. از اشکالی که در دوره اسلامی تحت نفوذ دورههای گذشته رواجمی یابد، خمرههای بزرگ و نخودی رنگ انباری یکمتری با تزئینات مهری و قالبی است. این گونه خمرهها، انتهایی مخروطی شکل با دهانه تنگ دارند که معمولا روی پایهای و یا در شن قرارمی گرفتند. نمونههای بهدست آمده از آنها مربوط به شوش است(تصویر ۱). «خمره معروف و منقوش شوش که دارای خط کوفی تزئینی بهشکل گل و گیاه اسلیمی و سر عقاب و متعلق به سده دوم هجری است با طرحی به سیاق دوره ساسانی و در ترکیبی با نشیمن گاه کماتکا ساختهشده که بنا به سنت ساخت سفالهای بزرگ در بعضی نقاط ایران باید در پایه یا ماسه قرار گیرد.» (کامبخش فرد، ۱۳۸۰: ۴۸۵). بااینکه خمرههای تهمخروطی بزرگ بانقوش مهری، یکی از تولیدات اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی است لیکن متأسفانه، از نمونه این خمرهها آنچه مربوط به دوره ساسانی است، تصویری بهدستنیامد.

نوع دیگری از خمرههای بزرگ که در دوره ساسانی تولیدمی شد، اطراف گردن کوتاه آنها دستههای متعددی قرارداشت (تصویر ۲). در دوره اسلامی نمونههایی از این نوع خمره دیده می شود که نه تنها به لحاظ شکل ظاهری بلکه از نظر تزئینات برجسته روی بدنه نیز، با نمونههای ساسانی همگونی بسیاری دارد (تصویر ۴). «از نمونههای متداول این نوع سفالینهها کوزههای بزرگی بود که به ظروف ساسانی اسلامی یا ظروف سبز و آبی معروف است. کوزهای بزرگ از این نوع در موزه طارق رجب

وجوددارد که با لعاب فیروزهای پوشیده شده، لعاب آن جلوهای قزحسان (رنگین کمانی) دارد. در قسمت بالای کوزه یازده دسته وجوددارد با نقش ماری که به دور آن حلقه زده، همچنین صفحات گرد و کوچک به صورت تکه کاری تزئین گشته است. تاریخ ساخت این ظرف را می توان به سال های بین سده های هفتم الول و اوایل سده هشتم ادوم نسبت داد.» (فهروری، ۱۳۸۸ بومی این کوزه ها از مضمون های کهن و نمادین ایران گرفته شده که بیشتر مضمون های کهن و نمادین ایران گرفته شده که بیشتر نقش ماری است که دور این خمره ها پیچیده شده است. از دوره ایلامیان، روی سفالینه ها با نقش مار تزئین می شده که نمادی از آب های زیرزمینی و الهه باروری بوده است چراکه حرکت موجی شکل بدن مار هنگام حرکت، آن را با آب مرتبط کرده است.

کوزه تکدسته(تصویر ۷)، از فرمهای رایج دوره اشکانی است که در تصویر ۶ هم، نمونه تکراری آن در اوایل دوره اسلامی دیدهمی شود. در دوره اشکانی فرمهایی از سفالینهها، تحت تأثیر و نفوذ فرهنگ یونانی شکل می گیرد که گاه تا







تصویر ۴. کوزه بزرگ با لعاب فیروزهای، ایران یا عراق سده سوم تا چهارم هجری (manners &hugo,1997:90).



تصویر ۳. کوزه بزرگ با لعاب آبی قلیایی، ایران یا عراق سده اول تا دوم هجری. ارتفاع ۴۱، قطر دهانه ۱۹/۵ سانتی متر (فهروری، ۱۳۸۸: ۸).



تصویر ۲. خمچه ذخیره آذوقه دوره ساسانی با لعاب آبی، ارتفاع ۴۶/۵سانتیمتر (همان: ۱۸۹).

دوره اسلامی نیز دوامیافته و از فرمهای رایج اوایل دوره اسلامی شدهاند. آمفوراها یا کوزههایی که دو دسته روی شانه آنهاست و گردن گشاد و کوتاهی دارند، ازایندست هستند(تصویرهای۵ و ۶).

#### قمقمها

ظرفهای قمقمهای یادگاری از ادوار تاریخی پیش از اسلام است. قمقمههای مسافران دوره اشکانی با دسته یا بی دسته دارای شانه مدور و بدون زاویه، مشابه نمونههای دوره آهن و یا زاویه دار هستند و همگی در سطح خود پوششی از لعاب گلی را برخود دارند. ضمن اینکه، تزئیناتی هم بهشکل گلهای ستارهای و دایرههای متحدالمرکز بر آنها قراردارد. قمقمههای دوره اشکانی(تصویر۸)، بسیار به همتای دوره اسلامی خود شبیه هستند. در دوره اسلامی قمقمههای مسافران با تزئینات قالبی آراستهمی شدند و معمولاً ساخت آنها با دو تکیه گاه انجاممی شد. بدین معنا که این قمقمه ها یا ایستایی عمودی و یا ایستایی افقی داشتند. «معمولاً این ظروف از سفال قرمز یا سفید در دو نیمه مشابه ساختهمیشد و درنهایت این دو نیمه به یکدیگر متصل می گشت. تزئینات قالبی این ظروف بیشتر با طرح شمسه، نقشی خورشیدگون را در مرکز ظرف نشانمیداد درحالیکه، پرتوهای نور آن گستردهمی شود.»(فهروری، ۱۳۸۸: ۹)،(تصویرهای ۹ و ۱۰). نقشهای خورشیدگون روی آنها، بیانگر شدت تأثیرپذیری قمقمههای دوره اسلامی از دوره اشکانی است.

## ظرفهاى مجسمه كون

ساخت ظرفها بهشکل پیکر حیوانات، ریشهای کهن در سنت هنری ایرانی دارد آنچنان که که، پیشینه این ظرفها به ورود آریائیان به سرزمین ایران بازمی گردد. این قوم براین باور بودند که خوردن و آشامیدن از ظرفهایی



تصویر ۵. سبوی سفالی دودسته (آمفورا)، دوره اشکانی یا ساسانی با لعاب آبی-سبز و نقوش کنده، ارتفاع ۲۳ سانتیمتر (پوپ و آکرمن،۱۳۸۷)



تصویر گ این نمونه، متعلق به گروهی سفال شناخته شده از دوران پیش از اسلام است که تولید آن تا دوره اموی و سده دوم هجری ادامه داشته است. کوزه تک دسته ایران، سده هفتم میلادی، ارتفاع ۲۹/۸ حداکثر و قطر آن ۱۸/۹سانتی متر (جی گروبه، ۱۳۸۴: ۵).

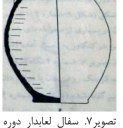
بهشکل پیکرههایی از حیوانات قدرتمند، سبب انتقال نیروی آن حیوان به آنها میشود. در دوره اشکانی و بهویژه سبک سفال اردبیل در منطقه آذربایجان هم، ساخت ظرفهایی مجسمه گون از حیوانات دیدهمی شود (تصویر ۱۱). «بدن این حیوانات به گونهای شیوه یافته ساخته شده و سرها واقعی تر و طبيعي تر ساخته شده اند. بدنه ها احتمالاً با دست شكل گرفته اند و بهطور معمول بيضي شكل اند. مشخصه آنها وجود يك دهانه یا گردن لولهای در وسط پشت ظرف است که مایع می تواند از آبریز واقع در پوزه حیوان نیز تخلیهشود. گردن ظرف با یک دسته به پشت متصل شده است. تعداد پاهای کوچک این حیوانات سه یا چهار عدد است.»(هرینک، ۱۳۷۶: ۱۴۸). «ساخت مجسمههای گلی لعابدار و بی لعاب انسان و حیوان نیز در دوره ساسانی رواجداشته که ساخت آن در دوران اسلامی تحت نفوذ دوره ساسانی ادامه پیدا کردهاست.»(کیانی، ۲۲: ۱۳۷۹)، (تصویر ۱۲). از دیگر موارد کاربرد پیکر حیوانات، به صورت عنصری تزئینی در دسته ظرفها است. «در ایران كاربرد دستهها بهشكل حيوانات از دوره آهن سابقه داشتهاست ولی بهنظرمی رسد که از دوره اشکانی ساخت این گونه دسته افزایشمی یابد و در منطقه گرگان از سدههای اول و دوم پیش از میلاد بیشتر رایجشدهاست.»(هرینک، ۱۳۷۶: ۲۰۸)، (تصویرهای۱۳ و ۱۴). در دوره اسلامی نیز تعداد بسیاری از ظرفها با دسته حیوانی دیدهمی شوند که بیشتر به شکل شیر و گربهسان هستند. بهویژهاینکه، در قرنهای۷-۶ هجری استفاده از آنها بیشتر می شود (تصویر ۱۵).

## نقوش سفالينهها

شاخصه ای که موجب زیبایی و جذابیت ظاهری هرچه بیشتر اثر سفالین می شود، نقش است. سفالینه ها از همان دوران ابتدایی آغاز سفالگری، روی بدنه خود نقوشی داشته اند



۸. قمقمه اشکانی، ارتفاع ۱۴/۴
 سانتیمتر
 (کامبخش فرد، ۱۳۸۰: ۴۶۰)



تصویر ۷. سفال لعابدار دوره متأخر اشکانی (هرینک،۱۳۷۶: ۵۹).

که نشأت گرفته از ذهن خلاق سفالگران سازنده ظرفها و دربردارنده مفاهیم و باورهای اعتقادی، مذهبی، قومی و آئینی آنان بودهاست. بیجهت نیست که سفالینههای منقوش را نخستین کتاب بشر خواندهاند. سفالگران، بر پایه آئینها و اعتقادات و با الهام از طبیعت پیرامون خود نقوش حیوانی، انسانی، گیاهی و هندسی را بر بدنه سفال نقش اندازی کردهاند. در ایران که خود مهد سفالگری است، از دیرباز انواع نقوش یادشده رایجبودهاست. با نفوذ فرهنگ اسلام و بنابر فقر هنری اعراب، استفاده از نقوش پیشین که در پایگاههای هنر ساسانی رایجبود، ادامهیافت. این نقوش، برگرفته از گذشته هنر ایرانی و بیشتر فلز کاری و گچبری و نقش برجستههای دوره ساسانی بود که روی سفالینههای این دوران تصویرشد(تصویرهای۱۶، ۲۳ و۲۶). «هنرمندان دوران اسلامی همان طور که سفال را بهجای فلزات به کاربردند، نقوش فلزات را نیز درسفالها اجراکردند.»(زمانی،۱۳۹۰: ۲۰۱). شاید بتوان گفت تنها تزئینی که برگرفته از فرهنگ اسلامی است، استفاده از خطوط کوفی است که تقریباً از قرن دوم هجری رواجمی یابد. بااین حال، نمونه هایی از خطنوشته و کتیبه هم روی سفال از دوره اشکانی و ساسانی یافتشدهاست. با تأمل بر بررسی تشابهات سفالینههای پیش از اسلام و اوایل اسلامی، می توان

### نقوش هندسي

نقوش هندسی، از متداول ترین نقوش در تزئین سفالینهها در دورههای گوناگون پیش از تاریخ، تاریخی و اسلامی در ایران بوده و تا امروز نیز، از رایج ترین نقوش تزئینی اند. اشکال درهم پیچیده، دایرههای متحدالمرکز، زیکزاگها و نقوش قلبمانند از نقشهای هندسی مورد کاربرد در دوره ساسانی بود. درعین حال نقش دایرههای متحدالمركز، چليپا با نقطههايي روى بازوها، نقش چرخ، نقش چلیپا در دایره، نقوش فلس مانند و نقوش مربع و مثلث همین طور تزئینات انگشتی و خطوط دالبری و موجى شكل نيز، از نقوش مورد علاقه اشكانيان بود(تصویر ۱۸). نقوش هندسی دوره اسلامی هم، تا اندازه بسیاری برگرفته از این دورهها است. نقوشی همچون طرحهای چلیپاییشکل و نقوش برگرفته از دایره مانند حلزونی و شعاعی از طرحهای مورد پسند در دوره اسلامی است که همراه نقوش دیگری چون خطوط کتیبهای، به کار می رفتهاند (تصویر ۱۹).

طبقهبندی مشخصی از انواع نقوش را ارائهداد.

## نقوش گياهي

از موتیفهای تزئین گیاهی در دوره اشکانی، تزئین برگ نخلی است. «نقش قالبی برگ نخلی شاخص شناسایی نقش سفال دوره اشکانی است.»(توحیدی،۱۳۷۹: ۱۷۹). از دیگر نقوش دوره اشکانی، برگ و پیچهای مو است. شاید در ادامه همین



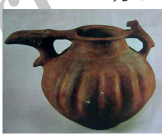
۹. قمقمه دوره ساسانی از شوش، بانقش دایرههای متحدالمر کز با لعاب سانتی متر، لعاب تکرنگ سربی آبی قلیایی(کیانی،۱۳۵۷: ۱۳۶). (فهروری، ۱۳۸۸: ۱۰).



۱۰. قمقمه آب مسافران، سدههای اول ارتفاع ۱۸، قطر دهانه ۴/۷ سانتی متر تا دوم هجری، ۲۰/۵ ارتفاع عرض ۱۶/۵



۱۱. سفال براق نخودی دوره متاخراشکانی (كامبخشفرد، ۱۳۸۰: ۵۵۶).



۱۳ .ظرف سفالی سیاه براق، یافتشده از حسنلو، هزاره اول ق.م. (توحیدی،۱۳۷۸: ۱۵۷).



۱۴. ظرف سفالی براق بهرنگ قرمز یا قهوهای، دوره اشکانی (هرینک،۱۳۷۶: ۲۰۸).



۱۲.کوزه سفالی نیشابور قرن ۴ هجری (موسوی خامنه، ۱۳۸۶: ۸۶).



۱۵. کوزه عراق قرن سوم هجری، ارتفاع از حسنلو ۳۹سانتیمتر دسته بهشکل پلنگی درحال پرش (جي گروبه،١٣٨۴: ٣١).



۱۶. قطعهای از آذین گچبری تیسفون دوره ساسانی با موتیف گل اناری (پوپ و آکرمن،۱۳۸۷: ۱۷۳).

پیچهای مو، حلزونیها و فرمهای پیچان دوره اسلامی هم

تشکیل یافته باشد. برگهای خرما، گل و برگهای سادهشده

و درختهای منظم نیز، از مضمونهای گیاهی دوره ساسانی

روی سفالینهها است(تصویر ۲۱). «هنر رسمی دوره ساسانی

متمایل به تکرار نقوش متقارن تجریدی و علاقهمند به

موتیفهای خیالی مثل درخت مقدس، پالمت بهصورت

کامل و یا نیمه، گلهای روزت و نقوش کنگرهای و بالهای

جفتی بود که بهعنوان نمادهای سلطنتی به کارمی رفت.»

(lane,1947:5). نقش مايه هاي گياهي چون برگ نخل،

نخل، پالمت و گلهای ریز از نقشمایههای اصلی گیاهی

اوایل دوره اسلامی است که نمونههایی از آنها از کشفیات

سامرا بهدست آمدهاست. بنابر نظر *ویلسن آلن*۲، برگ نخل

مورد علاقهٔ سفالگران اوایل دوره اسلامی که بهصورت شکوفههای پنجبرگ ترسیمشده، سرمنشأ اسلیمیهایی است

که بعدها متداول شدند (ویلسن آلن، ۱۳۸۳: ۹)، (تصویر ۲۲).

البته *آر تورلین "*، درباره سرچشمه اسلیمی های دوره اسلامی

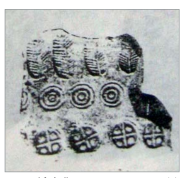
این گونه بیانمیدارد «هنر اسلامی برای دورشدن از نقوش

دوره ساسانی به جای پالمتهای کامل ساسانی از پالمتهای

نیمه شده استفاده کرد و پالمتهای نیمه شده به صورت



۱۷. تکههایی از کاسه منقوش سفالی با نقش گل اناری، قرن ۴ هجری ماوراءالنهر(همان: ۱۷۲۵)



۱۸. نقوش هندسی روی سفال اشکانی (هرینگ ،۱۳۷۶: ۹۳).



۱۹. کاسه سفالین نقش کنده، قطر ۱ اسانتی متر، قرن ۴ هجری کف کاسه با نقوش دایرههای متحدالمرکز، طرح چلیپاو نقوش فلس مانند تزئین شده است (پوپ و آکرمن،۱۳۸۷: ۵۸۵).

برگ از آن منشعب شدهاست.» (همان: ۶). ضمن اینکه برخی پژوهشگران براین باورند که «اهمیت فوق العاده این نیم پالمتهای سه لبی پشتبه پشت در این است که احتمالاً به خط کوفی گلدار تولدداده است.» (زمانی، ۱۳۹۰: ۲۰۴). نمونههای این نوع گچبریها از کاخ تیسفون بهدست آمده است (تصویر ۲۰).

## نقوش حيواني

از زمانی که انسان، دستساختهای گلی خود را به نقوش گوناگون آراست، از نقوش حیوانات اطراف خود الهام گرفتهاست. «نقوش حیوانی مانند: درندگان، پرندگان، خزندگان، آبزیان و سایر حیواناتی که در منظر بشر قرارداشت،



۲۰.آذین گچبری کاخ تیسفون دوره ساسانی (همان: ۱۷۳).



۲۱. سفالینه بدون لعاب دوره ساسانی شوش، بلندی ۱۰ سانتیمتر(همان: ۸۲۷).



۲۲. ظرف سفید با نقاشی به رنگ آبی، قطر ۲۰/۲ و ارتفاع عسانتی متر (ویلسن آلن ۱۳۸۳: ۱۰).



۲۳. سبوی بیلعاب دوره ساسانی با نقش گوزن شاخدار، ارتفاع ۳۲سانتیمتر (پوپ و آکرمن، ۱۳۸۷: ۱۸۶۶).

روی سفال طراحی و نقاشی شد. نقوش حیوانی زمانی جدا و زمانی توأمان با دیگر نقوش سفالینه چون گیاهی، هندسی و انسانی برای آرایش ظروف سفالین به کاررفته، نقوش حیوانی سفالینهها به تدریج با نقوش انسانی مرتبط گردید و بهمرور ایام براساس داستانهای ادبی، پند و اندرزها و باورهای مذهبی به صورت استیلیزه طراحی شد.» (کیانی، باورهای مذهبی به صورت استیلیزه طراحی شد.» (کیانی، ممان نقوش حیوانی سفالهای دوره ساسانی، همان نقش مایه هایی است که بر منسوجات، فلزکاری ها، گچبری ها گوزن شاخدار درحال چریدن، کبک، خروس، مرغ شاخدار و یا طاووس است که وجه مشخصه سفال دوره ساسانی از گوزن شاخدار درحال چریدن، ۱۳۷۸، (تصویر ۲۳). نمونه هایی از نقوش حیوانی به کاررفته در اوایل دوره اسلامی نیز تقلیدی از گچبری های نقش برجسته ها و فلزکاری دوره ساسانی از گچبری های نقش برجسته ها و فلزکاری دوره ساسانی از شور تصویرهای ۲۲–۲۲).

نقش عقاب ساسانی روی فلز کاریها، نقشی است که بر سفال اوایل دوره اسلامی نیز مشاهدهمی شود. این نقش، عقابی را از روبهرو نمایش می دهد که سر عقاب به سمت راست برگشته است. نمونه زیر، یک سینی ساسانی و یک جام سفالی مربوط به اوایل دوره اسلامی است که نقش جام سفالی بسیار به سینی ساسانی شباهت دارد در حالی که عقاب، زنی را با پنجه های خود نگه داشته است.

## نقوش انساني

نقوش انسانی از مهم ترین نقوش تزئینی روی سفالینه هاست که گاه در ارتباط با نقوش دیگر و گاه مستقل، بیانگر مفاهیم مذهبی، آئینی و اعتقادی است. پیشینه نقوش انسانی بر ظروف سفالین را باید در ادوار بسیار کهن تاریخ ایران همچون سفالینه های سیلک و شوش جستجوکرد. کاربرد نقوش انسانی در دوره های اشکانی و ساسانی نیز، رایج بوده است. مانند نقش انسان در حال تیراندازی که از نقوش متداول دوره اشکانی است (تصویر ۲۸). «استفاده از نقوش انسانی در دوره اشکانی به صورت نقاب ها یا تندیس های کامل به عنوان تزئین



۲۴. قطعهای از آذین گچبری دوره ساسانی تیسفون، پهنا ۳۷/۵ سانتیمتر(همان: ۱۷۷).



 ۲۵. کاسه سفالین زرینفام اولیه، قطر ۹سانتیمتر با نقش گراز قرن سوم هجری(همان: ۵۷۸).



۲۶. سینی ساسانی(زمانی،۱۳۹۰: ۱۷۲).



۲۷. جام سفالی منسوب به اوایل دوران اسلامی (پوپ و آکرمن، ۱۳۸۷: ۵۸۵).

روی تابوتها و گردن آمفوراها به کاررفتهاست. روی بعضی از تابوتهای سفالین، تندیس الههای عریان یا نیمهعریان و مردی جنگجو است.»(پوپ،۱۳۸۷: ۱۳۸۸–۸۱۱)،(تصویر۵). نقوش انسانی در دوره تاریخی بهویژه دوره اسلامی با بسیاری از مفاهیم ادبی و داستانی پیوندمی یابند. برای نمونه، داستان بهرام گور و آزاده موضوع بسیاری از سفالینهها در دوره اسلامی همچون سفالینهها با لعاب مینایی و زرینفام است که به گونه گستردهای در این دوره از آن استفاده شده است. از اینرو می توان گفت جلو گیری از شمایلنگاری در اسلام، تأثیر چندانی بر هنرمند ایرانی نداشته و آنها همچنان، از سنن هنری پیش از اسلام در ترسیم نقوش انسانی پیروی کردهاند. قرن چهارم در مراکزی چون نیشابور، نمونههای فراوانی از نقاشیهای گلرسی با مضامین ساسانی وجوددارد. از مضمونهای به کاررفته در آنها «سوار کاران و پادشاهانی است که ماهرانه طراحی شدهاند و دارای زمینه شلوغ از طرحهای زمان ساسانیان است که با دوغاب سیاه و زرد و قرمز نقاشیشدهاند.»(برند، ۱۳۸۸: ۱۲).

## شیوههای تزئین روی سفال

طی سه سده اول اسلامی، اشیای سفالینی بهپیروی از دوره ساسانی ساختهمیشدند که یا ساده و یا با انواع نقوش گیاهی و جانوری و هندسی آراستهشدهبودند. این تزئینات، گاه با افزودن مقداری گل هنگام نیمهخشک بودن بدنه، بهصورت نقش افزوده و گاه با کندن گل از بدنههای سفالین بهصورت نقش کنده و زمانی بااستفاده از قالبهای منفی و گاه مهرها، به گونه برجسته روی بدنه اشیای سفالین ایجادمیشدند. برخی از این تزئینات دارای لعابند و بعضی هم بدون لعاب هستند(تصویرهای ۲۹ و ۳۰). کاربرد قالب، شیوهای است که در درازنای دوران تاریخی و پیش از تاریخ، در ایران رواجداشتهاست. در دوران ساسانی و اوایل دوره اسلامی، کاربرد تکنیک مهر و قالب بهشکل تزئینات مهری بر



۲۸. نقش برجسته سوار کماندار از گل پخته دوره اشکانی، بلندی ۱۷سانتیمتر(پوپ، ۱۳۸۷: ۱۳۴).



۲۹. سفالینه زرینفام اولیه سده سوم یا چهارم هجری، قطر ۲۴سانتیمتر (همان: ۵۷۹).

ظرفهای بزرگی مثل خمرهها دیدهمی شود. البته، مهرهای دوره اسلامی بهنسبت اجداد ساسانی خود از ظرافت بیشتری برخوردارند. در این تکنیک، تزئین «با فشردن گل رس مرطوب درون قالبی از گل رس پخته یا فلزی انجام میشدهاست. بدیهی است قالبهایی که دارای طرح گود بودهاند، تزئین أنها بهصورت برجسته نمايان مى شده و قالبهايى با طرح برجسته تزئين گود را ايجادمي كردند.»(رفيعي،١٣٧٧: ٤٧). یکی از مزایای استفاده از قالب، تولید نامحدود و تکراری است. در دوره اسلامی، ساخت ظرفهای قالبی در مراکز سفالگری همچون نیشابور بسیار رایج و معمولاً نقوش، شامل فیگورهای انسانی، سر انسان و کتیبههای کوفی بودهاست. از دیگر تکنیکهای تزئینی دوره اسلامی، کاربرد روش کنده کاری است. نقش کنده، از ابتدایی ترین شیوههای تزئین روی سفالینهها است. «سفالگران در دوران پیش از تاریخ و بهطور گسترده پس از آن در تزئین نقش کنده روی سفال، ازخود مهارت نشان دادهاند. ... پژوهشگران منشأ توليد اين نوع سفال را از مصر و رشد آن را در بینالنهرین، سوریه و سپس ایران میدانند»(توحیدی،۱۳۷۸: ۲۶۶). نخست این شیوه، روی سفال بدون لعاب معمول بود. سیس، استفاده از ترکیب تکنیک کنده کاری و تزئین رنگی لعابی قرن سوم هجری مورد توجه قرار گرفت که به اسگرافیتو ٔ موسومشد. شاید این تکنیک، برگرفته از تزئینات کنده کاری و قلمزنی فلزکاری دوره ساسانی است. از دیگر تزئینات رایج دوره اسلامی، فن باربوتین ٔ است که از شیوههای متداول دوره ساسانی بهویژه در تزئین خمرههای بزرگ بودهاست. معمولاً تکنیک کار بدین گونه بود که گل رس از سوراخ کیسهای با فشار بهشکل خطوط و مارپیچ، روی ظرف قراردادهمیشد. گاه «برای انجام این نوع تزئین سفالگران نقوش مورد نظر خود را جداگانه با خمیر باربوتین ساخته و سپس بهصورت



 تنگ سفالی بدون لعاب با نقش کنده و افزوده، احتمالاً دوره ساسانی(جی گروبه،۱۳۸۴: ۲۶).



مهری و فن باربوتین بر آستر لعاب سبز، ارتفاع ۴۷/۴ و حداکثر قطر ۱/۸ سانتیمتر(پوپ و آکرمن،۱۳۸۷ ۱۹۴:

۳۱. سفال نخودی با نقوش برجسته

قطعات کوچک مانند گل خوشهانگور، نوار و غیره بر سطوح ظروفی که هنوز خشکنشدهبود، وصل می کردند. از این روش برای افزودن دستههای خمره و کوزه نیز استفاده می شده که علاوه بر جنبه تزئینی، کاربرد عملی هم داشته است. «(رفیعی ۱۳۷۷: ۴۷)، (تصویر ۳۱).

تعداد بسیار اندکی از ظرفهای مشابه این کوزه تا بهامروز برجای مانده که آنها را براساس محل کشف، که در امپراطوری کهن ساسانی، ایران و عراق و نیز شباهت شکل و كيفيت نقوش برجسته آنها به سفال آن دوره، ساساني خواندهاند. درعین حال، عوامل متعدد دیگری بیانگر تعلق آنها به دوران پس از ساسانی است(جی گروبه،۱۳۸۴: ۱۸). یکی دیگر از شیوههای متدوال تزئین، لانهزنبوری بوده که اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی در برخی از میدانهای سفالگری کاربردداشته است. شاید این شیوه برگرفته از تزئینات شیشههای دوره ساسانی است که شامل «کوزههای بزرگ با ترکیبی تخممرغی شکلاند و در سه طرف دسته دارند. بافت آنها خشن و زبر است و تزئین آن با انگشتهای سفالگر انجاممیشدهاست. بدین ترتیب که سرانگشتان را پیش از پخت در گل خیس سطح سفال برای ایجاد شکل لانه زنبوری فرومی کردهاند. سفالهای لانهزنبوری بیشتر در حفاریهای عراق و ساحل خلیجفارس بهدستآمده و بهطور کلی، یکی از علائم مفید برای نشاندادن دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامیاند.»(همان: ۲۲). شیوه دیگر، کاربرد تکنیک تزئینی کنده کاری موسوم به شامیلیو ٔ است که شبیه به تکنیک اسگرافیتو است. نقشهای آن، نمایانگر توجه هنرمندان سفالگر به نقوش دوره پیش از اسلام است و بهنظرمی رسد که از روشهای اواخر دوره ساسانی و اوایل دوره اسلامی است. «در این شیوه پس از شکل گیری سفال و پیاده کردن طرح لازم روی آن با ابزار نوکتیز شروع به لایهبرداری از نقش اصلی می کردند. این نوع ظرفها به سبب استفاده از طرحهای دورههای تاریخی مانند نقش اسفنکسهایی با بدن شیر و سر انسان، عقاب، شیر و مرغ عنقا به ظروف گبری معروفشده و بیشتر منسوب به گروس و آمل و آق کند و یاز کند هستند و تحت نام ظروف اسگرافیاتو یا شانلووه شن اختهشدهاند.»(کامبخشفرد،۱۳۸۰: ۲۶۱). سفالینههای موسوم به گروسی از این دستهاند که بقای تمهای پیش از اسلام را نشان می دهند. «برخی از تاریخنگاران هنرهای اسلامی کثرت موضوعات تزئینی ساسانی را در سفال دارای کنده کاری زیر مینا بررسی و ملاحظه کردهاند که بین این نقشها نقش آتشکده و نقش کرکسی بهچشممیخورد که فردی را که به جاودانگی می پیوندد، به آسمان می برند.

بنابراین، این نوع ظروف سفالی را به زرتشتیان مازندران نسبتدادهاند اما به گمان ما به کاربردن این نقش و نگارها مستلزم آن نیست که سازنده آتشپرست باشد و درواقع سازنده، در تزئین ساختههایش به برخی از سبکهای تزئینی موروثی بدون توجه به تفسیر آنها یا کاوش درباره اصولشان گرایشداشتهاست.»(حسن،۱۳۷۷: ۱۵۹). شاید بتوان گفت، این نقوش را سفالگران مسلمان با استفاده از نقوش سنتی و آبا و اجدادی خود، ترسیم کردهاند. بنابراین، کاربرد بعضی از شیوههای تزئین سفال پیش از اسلام را می توان در نمونههایی از سفالینههای متأخرتر آن بازیافت که در مواردی، حتی با نقوش مشابه استفاده شدهاند. هرچند در ادامه تکامل سفال اسلامی این شیوهها تنها وسیله اجرای نقوش سفال اسلامی شد.

#### لعاب سفالىنەھا

یکی دیگر از ویژگیهای آثار سفالین، لعاب است. لعابهای اولیه همچون گلابهای بیشتر برای ایجاد بستری مناسب جهت تزئین روی بدنههای سفالین به کارمی فتند لیکن، به تدریج استفاده از لعابهای شیشه برای ایجاد سطحی صاف و صیقلی و افزایش خواصی چون نفوذناپذیری همچنین، ایجاد زیبایی ظاهری بهویژه با افزودن اکسیدهای فلزی و دادن جلوههای رنگین به سفالینهها، متداول شد. قدیمی ترین لعابها قلیاییاند و حدود ۴۰۰۰ سال قبل از میلاد مسیح در مصر تولیدشدهاند. «در هزاره چهارم پیش از میلاد مسیح كهن ترين تمدن شناخته شده مصر بهنام باداريان مهرههايي قهوهای رنگ از سنگ صابون که با لعاب آبی فیروزهای قلیایی پوشیده شده بود، می ساختند.» (وولف،۱۳۷۲: ۱۲۵). در ایران نیز از حدود ۱۲۵۰ سال ق.م گلمیخها و مهرههای استوانهای لعابدار از معبد چغازنبیل شوش بهدستآمده که گویای آشنایی ایلامیان با فن لعاب بودهاست. به گفته یوسف حسن زاده از دوره ماناییها نیز از تیه قلایچی بوکان آجرهای لعابدار كمنظيري كشفشده كه تقريباً با آثار بهدست آمده از گنجينه زیویه همدوره است. چراکه از این گنجینه زیویه نیز کوزههای لعابدار زیبایی یافتشدهاست(حسنزاده، ۱۳۸۴)،(تصویر ۳۲). در دوره هخامنشی تولید آجرهای لعابدار معمول بوده به گونهای که لعاب در این دوره، بیشتر در خدمت معماری به کار رفته است. بدین سبب که روح تجمل گرای هخامنشیان و استفاده از ظرفهای طلایی و نقرهای، مجالی برای کاربرد ظرفهای سفالین باقینگذاشتهبود. خشتهای پخته و لعابدار برای تزئین دیوار کاخها با نقوشی چون سربازان جاویدان، کماندار پارسی، اسفنکس<sup>۷</sup>، گاو بالدار و فروهر، بخشی از

تولیدات سفالگران این دوران بودهاست (تصویر ۳۳). از مراکز حکومت پارتیان همچون دوراروپوس، سوریه و سلوکیه آثار سفالینی به دست آمده که نشانگر رایج بودن کاربر د لعاب قلیایی رنگ سبز\_آبی در این دوره است. همچنان که استفاده از لعاب سربی نیز، در این دوره گسترشیافتهاست. بنابر گفته وولف، لعاب سربی از میانه هزاره دوم ق.م در بابل ابداعشده و بهنظرمی رسد که در اثر مبادلات بازرگانی به وسیله پارتها، به چین و روم نیز راهیافتهاست. «تکنیک لعاب کاری سفال در منطقه خاورمیانه، حداقل به هزاره دوم پیش از میلاد بازمی گردد اما تولید انواع متعدد این سفالینهها تا پیش از دوران پارتها و ساسانیان از سال(۶۵۰–۱۲۵۲/۱۵۰–۷۶۷) انجامنگرفتهاست.»(ویلسن آلن،۱۳۸۷: ۱۶). لعاب رایج دوره ساسانی نیز لعاب قلیایی سبز\_آبی است.

سلطه سیاسی و نظامی مسلمانان در ایران، تغییرات چندانی را در سفالگری نداشت چراکه، انواع سفالینههای زیبا را پیش از فتح در ایران تولیدمی کردند. ازاینرو تشخیص سفالینههای پیش از اسلام از سفالینههای دوره اسلامی تااندازهای دشوار است. بااینهمه، توجه به لعابها می تواند بهعنوان یکی از راههای تشخیص دراین باره، مدنظر باشد. با روی کار آمدن عباسیان و تشکیل حکومتهای محلی در ایران، فعالیتهای هنری و فرهنگی در ایران آغازشد و ازآنجاکه استفاده از ظرفهای زرین و سیمین دراسلام تحریم شدهبود، ساخت ظرفهای سفالین با کیفیتی عالی و ظاهری زیبا و آراسته رونقیافت. این لعابها، گونههای مختلفی داشتند که ویژگیهای آنها قابل بررسی است.

## لعاب یکرنگ

سفالگری اسلامی در سدههای اول و دوم هجری (دوران بنی امیه)، دوره ابتدایی خود را پشت سرمی گذارد. در این دوره، دو دسته سفال معمول بوده است: ۱. سفال بدون لعاب و ٢. سفال لعابدار. سفال بدون لعاب ازنظر سبك تزئين و اسلوب، شيوه ساساني را ادامهمي دهد. سفال لعابدار كه أن نیز، دنباله رو تکنیک لعاب کاری دوره اشکانیان و ساسانیان است، همان کاربر د لعاب یک نگ است که در واقع، سرچشمه ظرفهای لعابدار یکرنگ دوره اسلامی است. سفالگران از دوران اشکانیان باگونهای لعاب سبز مایل به فیروزهای و لعاب قلع مات أشنابودند أنچنان كه در « دوره ساسانيان لعاب سبز قلیا و مات رایجبود. در این دوره از رنگ سبز در طیفی محدود نظیر سبز تند و یشمی استفاده شده و ظروفی بهشکل کوزههای کوچک و کاسههای بهنسبت گود با این لعاب تزئین شدهاست.» (توحیدی، ۱۳۷۹ : ۲۶۰)، (تصویر ۳۴).



۳۲.کوزه لعابدار زیویه (رفیعی، ۱۳۷۷: ۲۰۴).



٣٣. گاو بالدار، بلندی ۱/۴ سانتیمتر. آجر لعابدار شوش قرن ۴ ق.م. (پوپ و آکرمن۱۳۸۷ :۷۷).

استفاده از لعابهای سبز و آبی در تمام پایگاههای فرهنگ ساسانی تا برقراری نظام واحد اسلامی معمول بوده است (تصویر ۳۵). در دوره عباسی نیز، ظروف با لعاب یکرنگ به دو صورت ساختهمی شدند. «دسته اول عبارتست از کوزههای بزرگ که لعاب سبز یا آبی شبیه به سفال دوره ساسانی را دارند. تزئین برجسته حاشیه با طرح نباتی بهوسیله طریقهای که بهنام فن باربوتین موسوماست، بهعمل می آمد و دسته دوم ظروف بهتری است شامل بشقاب کوچک و فنجان و بطری و غیره که تزئین برجسته قالبی که با لعاب سبز پوشیدهشده دارند. طرح تزئینی این ظروف که در سامره و شوش پیداشده دارای اشکال هندسی و نباتی و برگ است که روی ظروف سفالی دوره اشکانیان و ساسانیان نیز دیدهمی شود.»(دیماند،۱۳۸۳: ۱۵۸). از قرن سوم هجری، ایران به تدریج از زیر سلطه خلفای عباسی بیرون آمد. ظهور حکومتهای محلی در ایران همچون طاهریان و سامانیان در خراسان و آل بویه در غرب ایران، پشتیبانی امرای محلی از زنده گردانیدن سنتهای کهن ایرانی و تشویق هنرمندان سبب افزایش کیفیت آثار هنری در این دوران شد که نمونههای آن را در سفالهای شمال شرق ایران مربوط به دوران سامانیان، می توان مشاهده نمود.



۱۷/۸ سانتیمتر (همان: ۱۷۹).



۳۴ تنگ لعابدار دوره اشکانی ۳۵. بطری ایران، قرن اول هجری. ارتفاع ۳۳ یا ساسانی با لعاب سبز، ارتفاع حداکثر . قطر ۱۳/۵ سانتی متر با پوشش لعاب سبز. این سفالها به دوره ساسانی منسوب می شوند که ساخت آنها تا اوایل دوره اسلامی ادامهداشتهاست (جی گروبه،۱۳۸۴: ۱۸).

## لعاب گلی

از تکنیکهای به کاررفته در دوران ساسانی و اشکانی، استفاده از گلابه است که به دو صورت اعمال می شده است:
۱. استفاده از گلابه به عنوان پوشش روی ظروف سفالین و ایجاد سطحی یکنواخت و یکدست. این روش فنی از دوران پیش از تاریخ، بین سفالگران ایران رایج بوده است.

۲. استفاده از گلابه به صورت انگوب $^{\Lambda}$  که از تجربیات سفالگران پیش از دوره اسلامی است. «در این نوع تزئین ظرف ساختهشده از گل را که معمولاً دارای خمیر نخودی یا قرمز بودهاست پس از خشکشدن در دوغابی از گل نخودی فرومیبرند طوری که داخل و خارج آن یکنواخت با این دوغاب پوشاندهمی شد و پس از خشک شدن ظروف را به نقوش مورد نظر می آراستند. » (توحیدی،۱۳۷۹: ۲۶۲). متأسفانه، نمونه تصویری استفاده از این تکنیک در دوره پیش از اسلام یافتنشد. هرچند، گفتهشده که گلابه از شیوههای کهن نقشاندازی روی سفالینههاست که در دوره اسلامی نیز کاربردهای گستردهای در تزئینات سفالینهها داشتهاست. مانند سفالینههای موسوم به سیلوئت ٔ یا سایهنما که نخست بدنه ظروف را با پوشش گلابه سیاهرنگ می پوشاندند و سپس، نقوش مورد نظر را روی آن حکاکیمی کردند و ظرف را با لعاب بیرنگ یا آبی فیروزهای میپوشاندند. این كار از تزئينات رايج دوره سلجوقي بودهاست. روش دوم استفاده از گلابه در ایجاد تزئینات رنگین است. این رنگها، بهصورت طبیعی در خاک یافتمی شوند و از شیوههای کهن نقش اندازی روی سفالینهها در دوران پیش از تاریخ و دوره تاریخی ایران پیش از اسلام است که در بسیاری از میدانهای فرهنگ سفالگری همچون سیلک و شوش به کارمی رفته و انواع نقوش با رنگ سیاه، خاکستری، قهوهای، قرمز روی بدنه سفالینهها ترسیممی شدند. «در اواخر سده نهم اسوم و اوایل سده چهارم در شمال شرق ایران و آسیای مرکزی نوع جدیدی از سفال موسوم به سفال با نقاشی گل رسی پدیدآمد و گسترشیافت. در این سبک گل رس سطح ظرف را پوشانده و از جاریشدن رنگ یا رنگها زیر لعاب سربی شفاف جلوگیریمی کند.

درنتیجه، اجرای دقیق طرحهای کتیبهای، گیاهی و انسانی روی این ظروف امکان پذیرمی شود. » (فهروری، ۱۲:۱۳۸۸). کاربرد تکنیک نقاشی با استفاده از گلابههای رنگین از تکنیکهای به کاررفته بر سفالینههای نیشابور و آمل در دوره سامانیان است (تصویرهای ۳۶ و ۳۷). این تکنیک، اوایل دوره اسلامی، سدههای سوم و چهارم از انواع گوناگونی

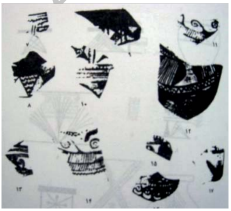
برخوردارشد ٔ همی توان گفت که سفال های دوران سامانیان رنگ بندی هایی بر پایه رنگ های سفید تا قهوهای دارند که مورد اخیر طیف رنگ هایی از زرد تا نارنجی و قهوهای و نیز قرمز را دربرمی گیرد. تضاد این رنگ با رنگ زمینه سفید آن به شدت تأثیر گذاربوده و باوجود اینکه رنگ زمینه آن مشابه رنگ زمینه سفالینه هایی بود که همان زمان در عراق ساخته می شدند، اما تزئینات آنها تفاوت هایی شگرف باهم دارند. سفالینه هایی از این نوع در مناطقی چون خراسان و ماوراءالنهر یافت شدهاند. «(ویلسن آلن، ۱۳۸۷: ۲۲۰).

## لعاب سفيد قلع

سده سوم هجری، سفالگران مسلمان سامانی دستبه ابتکار جالبی زدند که تقلیدی از لعاب سبک ادوار تاریخی ایران بود. هرچند، بنابر دیدگاه برخی از متخصصانِ استفاده از لعاب، قلع از ابداعات چینیهاست که دوره اسلامی از آن تقلیدشده اما باید گفت که «این مشکل بهطریق دیگری قبلاً حلشدهبود و آن تقلید از لعابکاری اشکانیان در سلوکیه



۳۶. سفالهای منقوش چندرنگ، دوره اشکانی (هرینگ،۱۳۷۶: ۲۳۷).



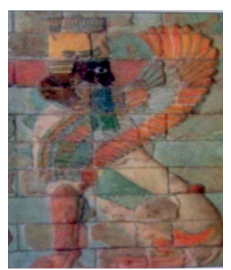
۳۷ . نیشابور قرن سوم وچهارم (رفیعی،۱۳۷۷: ۲۱۰).

بود که با افزودن اکسید قلع به بدنه، سطحی برای نقاشی ابداع کردهبودند.»(کامبخشفرد، ۱۳۸۰، ۴۵۹:).

سفالگران سامانی برای تقلید از مصنوعات چینی همعصر خود با افزودن اکسید قلع به لعاب، لعاب سفیدی تولید کردند که به عنوان آستر، روی ظروف سفالین را پوشش می داد (تصویر ۳۸) و بدنه این ظرفها را همچون بومی آماده نقش اندازی هنر مندانه آنان می کرد. کاربرد این روش، استفاده از گل رس سفید را بهمثابه گلابه ازبینبرد. ایران، نخستین زادگاه ظروف ماجولیکا۱۱ است. سفالگران ایرانی برای پوشاندن بدنههای رنگی، از لعاب کدر و سفید قلع استفاده می کردند (تصویر ۳۹) و «بدین ترتیب سفالگران جهان اسلام آن روز و در رأس آنها سفالگران ایرانی لعابهای سربی کدر قلع را که۵۰۰ سال پیش ازمیلاد مسیح اوایل دوره هخامنشی بهوسیله ایرانیان باستان مورد استفاده قرارمی گرفت، احیاکردند. در خلال قرنهای سوم تا هشتم هجری زیباترین نمونههای ماجولیکا در ایران ساختهمی شده است.» (رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵). این لعاب برای ایجاد تزئینات دیگری موسوم به تزئینات آبی روی سفید که دوره اسلامی و دوره عباسیان رواجیافت نیز، دارای اهمیت است(تصویر ۴۰). این ظرفهای آبی و سفید دیگربار دوره صفویه، ساختهشدند. «بااینکه به عقیده گروهی ساختن اینگونه ظروف دوران صفویه به خاطر نقوشی مانند گل نیلوفر (لوتوس و سیمرغ) به تقلید از ظروف چینی بودهاست ولی با اطمینان نمی توان مبداء آن را چین دانست زیرا نمونههایی از ظروف سفالین با رنگهای کمیاب آبی تیره، روی زمینه مایل به آبی، از زمان پارتها و ساسانیان توسط هیأت اعزامی گیرشمن از شوش بهدستآمده و درواقع دوران عباسیان را می توان دوره تجدید حیات این روش فنی دانست و چینیها در این تجدید حیات سهمی داشتهاند ولی مبدأ این روش ایران بودهاست.»(رفیعی،۱۳۷۷: ۵۰).

بدین ترتیب، دست کم می توان استمرار سنتها و تجربههای ویژهای از لعابهای پیش از اسلام را تا چند سده در سفالینههای اوایل اسلامی، ردیابی کرد. در ادامه، تجربههای سفالگران اسلامی بود که سبب شد تا دستاوردهای جدید در زمینه لعاب را به میراث سفال پیش از اسلام بیفزایند. برای نمونه، استفاده از لعاب سفید قلع که ریشه در سنتهای سفالگری پیش از اسلام ایران دارد، زمینه لازم را برای ابداع لعاب زرین فام در جهان اسلام پدیدآورد. نتیجه بررسیهای مطالعه پیشرو در (جدول ۱)، به گونه

اختصار قابل مشاهدهاست.



۳۸. استفاده از لعاب سفید در آجرهای لعابدار دوره هخامنشی(شوش) (کامبخشفرد، ۱۳۸۰. ۵۵۸).



۳۹. کاسه سفالینه سفیدمات یا لعاب قلع قرن سوم هجری عراق، ارتفاع ۸/۸ و قطر دهانه ۲۴/۸ سانتیمتر(فهروری، ۱۳۵۸: ۱۱).



 بشقاب سفالین ازخمیر سفید با تزئینات آبی زیرلعاب شفاف، ارتفاع ۵/۵ و قطر دهانه۲۲/۵ سانتیمتر. شوش یا نیشابور قرن سوم هجری(رفیعی، ۲۳۷۷ ۲۰۹۰).

## جدول ۱-تشابهات سفالینههای دوره متأخر قبل از اسلام و اوایل دوره اسلامی.

| عدول ۱-تسابهات شفانينه هاي دوره مناخر قبل از اسلام و اوايل دوره اسلامي. |                                 |                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------|
| سفال دوره اوایل اسلامی                                                  | سفال دوران متأخر قبل از اسلام   | تشابهات                                |
| قرن اول تا دوم هجری قرن سوم تا چهارم هجری                               | دوره ساسانی                     | فرم<br>خمچهها با دستههای<br>متعدد      |
|                                                                         | <u> </u>                        |                                        |
| جام سفالین قرن چهارم هجری                                               | سینی، فلز کاری ساسانی           | نقش<br>نقش عقاب                        |
| جام سفاتین فرن چهارم هجری                                               | سینی، فتر کاری شاسانی           |                                        |
| تتگ اوایل اسلامی با نقوش برجسته                                         |                                 | شیوههای نقشاندازی<br>نقش برجسته و کنده |
| 13.63 18                                                                | کوزه ساسانی با نقش برجسته وکنده |                                        |
| کاسه سفالین با لعاب قلع سفید قرن سوم هجری                               | آجرهای لعابدار وسفید هخامنشی    | لعاب<br>لعاب سفید قلع                  |
| (نگارندگان)                                                             | اجرسای عجب وسعید سخستی          |                                        |

## نتيجهگيري

مطابقت آثار سفالین اوایل دوره اسلامی با آثار سفالین دورههای تاریخی ایران، گواهی بر ادامه بسیاری از سبکهای سفالگری دورههای تاریخی ایران در فرم ظروف، نقوش مورد استفاده، شیوههای تزئین و رنگ لعابهای اوایل دوره اسلامی است. همچنان که این سبکها در قرنهای اول و دوم هجری و تا زمان مُلکرانی عباسیان نیز، ادامه یافتند. نتایج به دست آمده از بررسیهای مقاله حاضر را می توان بدین گونه بیان کرد.

فرمهای سفالینههایی چون آمفوراها و خمرههای ذخیره آذوقه و قمقمهها با شباهت زیاد نسبتبه فرمهای پیش از خود در اوایل دوره اسلامی بازهم، تکرارمیشوند. این امر، درباره بسیاری از نقوش هندسی، حیوانی وگیاهی نیز اتفاق می افتد با این تفاوت که نقوش به کاررفته روی سفالینهها در اوایل دوره اسلامی، بیشتر نقش مایههای گچبریها، فلزکاریها و

منسوجات دوره ساسانی است تا نقوش سفالینههای دوره ساسانی. ضمن اینکه، نقوش روی سفال دوره ساسانی بیشتر به صورت نقش افزوده، نقش کنده و یا قالبی است و کمتر نقاشی شده اند در صورتی که، در دوره اسلامی نقاشی کردن سفالینهها به روشهای پیشین افزوده شد.

شیوههای نقش پردازی هم نخست، همان شیوههای دورههای پیشین است که بهمرور با تکنیکهای لعاب کاری ترکیبشده و پیشرفت شایانی کردهاست.

هرچند در ابتدا، تکنیکهای لعابکاری همان تکنیکهای دوره ساسانی و اشکانی است لیکن، در سدههای سوم و چهارم هجری بهعلت آشنایی سفالگران با آثار سفالین چینی و رقابت با آنان، ابداعات و نوآوریهایی همچون استفاده از لعاب سفید قلع و ساخت ظرفهای آبی و سفید در سفالگری دیده می شود. این نوآوری ها برپایه بعضی از تجارب و آگاهی های سنتی گذشته صورت گرفته و موجب تکمیل هرچه بیشتر آن شده است.

اگرچه سفالگری اوایل دوره اسلامی، در ادامه نفوذ روزافزون باورها و اعتقادات مذهبی و همچنین رقابت با تولیدات سفالین کشور چین، تحولات چشمگیری را در عرصه هنر سفالگری پدیدآورد لیکن تااندازهای زندهنگهداشتن سنتهای هنری گذشته بوده تااینکه آنها را ابداع کند. آن گونه که شاید بتوان گفت سفالگری اوایل دوره اسلامی، وامدار سفالگران دورههای پیش از اسلام بهویژه اشکانیان و ساسانیان است که با بهره گیری از همان سبکها و نقوش سنتی برای حاکمان جدید کار کردهاند. درواقع، اگر امروزه سفالگری بهعنوان یکی از دستاوردهای مهم دوره اسلامی شناختهمی شود، شهرت خود را مدیون هنرمندان و سفالگران ایرانی است که با تلاش و کوشش میراث گرانقدر هنری خویش را با انواع ابداعات و ابتکارات درآمیخته و موجبات اعتلای آن را فراهم آوردهاند.

#### پی نوشت

- 1- Typolojy
- 2- James Wilson Allen
- 3- Arthur Lane
- ۴- Sgrafitto: واژهای ایتالیایی است که به معنی خراش است(رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵).
- ۵- Barbotine: قراردادن خمیر نازکی از گل از سوراخ کیسهای بهصورت مارپیچ روی سطح چرمینه سفالینهها.
- 6- Champlev
- Sphinex -۷ : حیوانی ترکیبی با بدن شیر و بال عقاب و سری انسانی که در بیشتر تمدنهای کهن به عنوان نگهبان معابد وکاخها جلو ورودی به کار می فته است.
- 8- Engob
- 9- Silhouette
- ۱۰- انواع نقاشی گلابه، به چهار گروه تقسیم می شود: الف. سفالینه با پوشش گلی و نقش سیاه بر زمینه سفید که معمولاً تزئین کتیبهای دارند. ب. سفالینه با پوشش گلی و نقوش رنگارنگ روی زمینه سفید با نقوشی از انسان و حیوان و گیاهان. ج. سفالینه لعاب گلی با لعابهای درخشان معروف به زرین فام اولیه که معمولاً درخشندگی خاصی داشت. د. سفالینه لعاب گلی با نقوش سیاه روی زمینه زرد(توحیدی، ۱۳۷۹: ۲۶۳-۲۶۳).
- ۱۱ ماجولیکا، از نام جزیره(majorca) در اسپانیا گرفته شده است. در این جزیره مسلمان نشین از اوایل قرن پانزدهم، ظرفهایی با لعاب کدر قلع مشهور به ماجولیکا ساخته و به دیگر نقاط جهان فرستاده می شد (رحیمی و متین، ۱۳۶۸: ۱۵).

### منابع

- برند، باربارا.(۱۳۸۳). **هنر اسلامی،** ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مرکز نشر مطالعات هنری.
- پوپ، اَرتوراَپهام و اَکرمن، فیلیس.(۱۳۸۷). **سیری در هنر ایران**، ترجمه سیروس پرهام، تهران: علمی و فرهنگی.
  - توحیدی، فائق.(۱۳۷۹ ). فن و هنر سفالگری، تهران: سازمان چاپ و انتشارات فرهنگ اسلامی.
  - حسن، زکیمحمد.(۱۳۷۷). **هنرایران در روزگار اسلامی**، ترجمه ابراهیم اقلیدی، تهران: صدای معاصر.
    - حسنزاده، یوسف.(۱۳۸۴). تأملی بر هنر مانایی، **باستانشناسی و تاریخ**، (۳۹و۴۰)، ۵۰-۴۱.
      - جی گروبه، ارنست.(۱۳۸۴). **سفال اسلامی**، ترجمه فرناز حائری، تهران: کارنگ.
  - دیماند، موریساسون.(۱۳۸۳). **راهنمای صنایع اسلامی**، ترجمه عبدالله فریار، تهران: علمی و فرهنگی.
    - رفیعی، لیلا.(۱۳۷۷). **سفال ایران،** تهران: یساولی.
  - رحیمی، افسون و مهران متین (۱۳۶۸). ت**کنولوژی سرامیکهای ظریف،** بیجا: شرکت صنایع خاک چینی ایران.
    - زمانی، عباس.(۱۳۹۰). تأثیر هنر ساسانی در هنر اسلامی، تهران: اساطیر.
  - فهروری،گزا.(۱۳۸۸). سفالگری جهان اسلام، ترجمه مهناز شایستهفر. تهران: مرکز نشر مطالعات هنر اسلامی.
    - کیانی، محمدیوسف.(۱۳۵۷). مجموعه نخست وزیری، تهران: انتشارات مخصوص نخستوزیری.
- کامبخشفرد، سیفالله.(۱۳۸۰). سفال و سفالگری در ایران از ابتدای نوسنگی تا دوران معاصر، تهران: ققنوس .
  - موسوی خامنه، زهرا.(۱۳۸۶). مجسمه سازی، تهران: سمت.
- وولف، هانسای.(۱۳۷۲). **صنایع دستی کهن ایران**، ترجمه سیروس ابراهیمزاده. تهران: انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.
- ویلسن آلن،جیمز.(۱۳۸۳). سفالگری از آغاز دوران ایلخانی در موزه آشمولین آکسفورد، ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
  - \_\_\_\_\_. **سفالگری اسلامی،** ترجمه مهناز شایستهفر، تهران: مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
  - هرینک، ارنی.(۱۳۷۶). **سفال ایران در دوره اشکانی**، ترجمه حمیده چوبک، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
- Feheravari, G. (2000). Ceramics of the Islamic World in Tareq Rajab Museum. London & New York: I.B. Tauris Publishers.
- Lane, A. (1947). Early Islamic Pottery. London: Faber and Faber.
- Manners, E. & Hugo, F.M.(1998). Ceramics Source Book. Grange.books ltd.

Received: 2012/5/6 Accepted: 2012/11/28

# A Comparative Study of the Similarities between the Ceramics of the Later pre-Islamic and Early Islamic Periods in Iran

Abbas Akbari\* Mahboubeh Hosseini Yazdinejad\*\*

### **Abstract**

The ceramic art of Iran in early Islamic period followed the same way as the historical periods of Iran before Islam (Parthian and Sassanid). Arab's poor knowledge of art caused them to enjoy the fruits of cultural and artistic heritage of their conquered realms. Since their religion inhibited them from eating and drinking in golden and silver dishes, they inclined to use ceramic dishes. They also enjoyed the fruits of ceramic art of pre-Islamic periods in Iran. Hence, a lot of ceramic works of early Islamic period in Iran have been affected by the art of pre-Islamic periods and consequently the similarities between these works resulted in some misunderstandings about the two periods. Therefore, it is necessary to shed light on the similarities between the potteries of the pre-and-after Islamic periods in Iran. It is also necessary to find out the portion of Iranian ceramic art in the success of Muslim ceramic artists all over the world. The present paper tries to investigate the subject analytically and descriptively by using library sources and historical methods. In this article, by Iran we mean the ancient Iranian Empire (particularly Parthian and Sassanid periods), not contemporary Iran with its geographical and political borders.

Keywords: Sassanid, Parthian, ceramic, Islamic ceramic

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, University of Kashan, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A. Faculty of Art and Architecture, University of Kashan, Iran