# تأثیر نقشمایههای جانوری منسوجات ساسانی بر نقوش پارچههای ماوراءالنهر

حسين مهر پويا\* زهرا دهقاني\*\* حميد عالىنژاد\*\*\*

### چکیده

آثار هنری دوران ساسانی، آخرین مرحله از هنر ایران باستان بهشمارمیروند. نقشهای حیوانی در هنر ساسانی ازلحاظ زیبایی ظاهری و مفاهیم نمادینی که دارند، بهعنوان شاخصههای مهم هنر ایران شناختهشدهاند. در بررسی مقایسهای هنر ماوراءالنهر، اشتراکات هنری این دو منطقه(ایران و ماوراءالنهر) کاملاً چشمگیر است. در این میان، تقلید از نقشهای مختلف ساسانی بهویژه نقشهای حیوانی در هنر پارچهبافی این منطقه، بسیار معمول بودهاست. بنابرآنچه گفتهشد، چگونگی تبادل نقشهای جانوری و دلایل ایجاد چنین اشتراکات هنری بین هنرمندان این مناطق، از پرسشهای اصلی پژوهش حاضر هستند.

آثار هنری ایران که از راههای مختلف سیاسی، مذهبی، فرهنگی و تجاری به ماوراءالنهر آوردهمیشدند، اشتراکاتی را بین نقشها و طرحها ایجادکردهاند. دراینباره، اثبات تأثیر نقشمایههای حیوانی ساسانی بر هنر پارچهبافی ماوراءالنهر پس از بررسی ویژگیهای ظاهری و مفاهیم نمادین آنها در هنر ساسانی، با روشی توصیفی و شیوههای انتقال نقوش و دلایل وجود شباهتهای هنری میان این دو منطقه با نگاهی تاریخی بررسیشدهاند. همچنین، با مقایسه تطبیقی نمونههای بهدست آمده و بیان وجوه اشتراک و افتراق آنها چنین بهدستآمد که این نقشمایهها بیشتر از راه تجاری ابریشم به این مناطق آوردهشده و بهدلیل اشتراکات مذهبی که میان ساکنان این نواحی و ایرانیان وجودداشت، مورد توجه قرارگرفتند. درنهایت، میتوان گفت که نقشهای به کاررفته بر پارچههای ماوراءالنهر با اندک تفاوتی مستقیماً از روی نقشمایههای هنر ساسانی، تأثیر پذیرفتهاند.

كليدواژگان: منسوجات ساساني، ماوراءالنهر، نقشهاي نمادين، نقشهاي جانوري.

<sup>\*</sup>استادیار، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان.

<sup>\*\*</sup>دانشجوی کارشناسی ارشد، رشته پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه سیستان و بلوچستان(نویسنده مسئول). kimiya.art1979@yahoo.com

<sup>\*\*\*</sup> كارشناس ارشد فلسفه تعليم و تربيت، دانشگاه شيراز.

#### مقدمه

تمدن غنی و باشکوهی که دوره ساسانیان در ایران ایجادشد، در پیشرفت تمدن و فرهنگ ملل آسیا و اروپای شرقی، اهمیت فراوانی داشت. ایران در این دوران، میان امپراتوری روم شرقی در غرب و هندوستان و چین در شرق قرار گرفتهبود. ازینرو، واسطه دادوستد و تجارت کشورها رونق فراوانی داشت. درنتیجه چنین موقعیتی، مبادلات فرهنگی و هنری نیز بین این همسایگان، بسیار و بهشکلهای گوناگون صورتمی گرفت.

دولت ساسانی در همان اوایل حکومت خود، با آگاهی کامل از صنعت نساجی و گسترش کارگاههای بافندگی در مراکز مختلفی چون فارس و خوزستان، زمینه مساعدی را برای رشد و شکوفایی آن پدیدآورد. تنوع و زیبایی نقشهای منسوجات ساسانی، توانست بازارهای جهانی را بهسوی خود كشاند. اين طرحها افزون براينكه، برداشتي صادقانه از طبيعت ایران بودند، مفاهیم نمادین مربوط به مذهب و ادبیات ایران را هم با خود همراهداشتند که باعث تأثیر عمیق آنها می شد. طرحها و منسوجات ایرانی نه تنها در حوزه فرهنگی ایران، شمال آفریقا، خاورمیانه، آسیای مرکزی و بخشهایی از اروپای شرقی و جنوبی مورد پذیرش و دلخواه بودند بلکه در کشورهایی مانند ژاپن و چین که خود از فرهنگی بس ژرف برخورداربودند نیز، از آنها تقلیدمیشد(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۲). نقوش پارچههای ساسانی چنان مورد قبول هنرمندان قرار گرفتهبود که تا قرنها پس از فروپاشی حکومت ساسانی، پویایی خود را حفظ کردند. با فتح ایران بهدست اعراب، کارگاههای سنتی همچون نساجی از رونق نیافتادند و به کار خود برای حاکمان جدید ادامهدادند. نمونه آن، کارگاههای نساجی در ایران، سوریه و ماوراءالنهر بودند که در آنها همچنان پارچههایی به سبک ساسانی تولیدمی شد .(Wilson, 1975: 11)

ماوراءالنهر از سرزمینهایی است که به دلیل دادوستدهای تجاری، اشتراکات بسیاری با فرهنگ و هنر ایران دارد. ازینرو، پرسش قابل طرح در این تحقیق، درباره چگونگی انتقال نقشهای حیوانی و نحوه بازتاب آنها در هنر ماوراءالنهر است. پرسش ارائه شده، این فرضیه را در پاسخ به دنبال خواهد داشت که بسیاری از عناصر هنر ایران، همچون نقشهای حیوانی محصور در حلقه های مرواریدنشان، از راههای مختلف سیاسی، مذهبی و تجاری وارد هنر و فرهنگ سرزمینهای ماوراءالنهر شدند و به دلیل وجود اشتراکات فرهنگی و مذهبی میان آنان، تا مدتهای طولانی به عنوان تزئینات وابسته به هنر ایشان، استفاده شدند.

هدف کلی از نگاشتن پژوهش حاضر، ضمن معرفی نقشهای حیوانی هنر ساسانی، آشکارنمودن سهم هنر ایران در شکوفایی، فرهنگ و هنر دیگر کشورها از جمله ماوراءالنهر است. چراکه باوجود اسنادی مبنی بر وجود این اشتراکات، بسیاری از محققین و پژوهشگرانی چون بلنیتسکی، سهم هنر ایران را در شكوفايي هنر ماوراءالنهر ناديدهمي گيرند. با اينهمه، آنان از اين دوران باعنوان دوران پس از کوشانیان یادمی کنند تا از این طریق، هنر متعلق به منطقه خراسان و ماوراءالنهر را هنری خودساخته و مستقل معرفی کنند. با بررسی آگاهانه و مطالعه مجموعه آثار هنري مناطق بيان شده، مي توان بنابر گفته پرویز ورجاوند، این امر را اثبات کرد که روحی واحد بر تمامی این آثار حاکم است چراکه بازگوکننده حقیقتی است که وابستگی و عضویت آنها را در یک خانواده بزرگ و همریشهبودن آنها را توجیهمی کند (بلنیتسکی، ۱۳۶۴). این امر با نگاهی تازه به هنر ماوراءالنهر امکان پذیر خواهدبود. تلاش نگارندگان در این مقاله، برآن بوده تا با بررسی روابط ایران با سرزمینهای همسایه خود مانند ماوراءالنهر که مدتها تحت سیطره قلمرو ایرانیان بود، تأثیر نقشمایههای ایرانی بهویژه نقشهای پارچههای ساسانی را بر این منطقه بررسی کنند و با شیوه تطبیقی، اشتراکات نزدیک هنر ساسانی و ماوراءالنهر را بهاثبات رسانند. همچنین، ارتباط نزدیک میان این مناطق و دلایل تأثیرپذیری از هنر ساسانی را هم بیان کنند. چراکه باوجود شواهد بسیار در این زمینه، پژوهشهای اندکی همراه با مقایسهای تطبیقی برای روشنشدن وجوه اشتراک و نحوه تأثیر پذیری این دو منطقه از یکدیگر، نگاشته شده است. ازین رو، این پژوهش می تواند گامی مثبت درجهت روشن نمودن نکتههای مبهم دراین باره باشد و سهم هنر ایران را در شکوفایی هنر اقوام و ملل دیگر هرچه بهتر آشکار ساز د.

### ييشينه تحقيق

در بررسی تأثیر نقش مایه های منسوجات ساسانی بر هنر پارچه بافی ماوراءالنهر، آثار اندکی دردست است که بیشتر آنها یا هنر ماوراءالنهر را معرفی کرده و یا تنها، اشارهای کوتاه به شباهتهای هنر ایران و ماوراءالنهر نمودهاند. برای نمونه، بلاییتسکی(۱۳۶۴) در "خراسان و ماوراءالنهر" مفصل، آثار هنری ماوراءالنهر را بررسی کرده و نمونه های یافت شده از این دوران را معرفی کرده است. در این کتاب باوجود شباهتهای آشکار برخی از آثار با نمونه های ساسانی، نویسنده نه تنها اشاره ای به تأثیر پذیری هنرمندان این مناطق از یکدیگر ننموده، بلکه تلاش کرده تا هنر این مناطق را هنری خودساخته ننموده، بلکه تلاش کرده تا هنر این مناطق را هنری خودساخته

بخواند. بااین همه، تالبوت رایس (۱۳۷۲)، در کتاب "هنرهای باستانی آسیای مرکزی تا دوره اسلامی" ضمن معرفی آثار این منطقه از تأثیراتی سخن می گوید که هنر آسیای مرکزی از مناطق مختلفی چون ایران پذیرفته است. درپایان هم، افزون بر اشاره به نقشهای دیواری برجای مانده از این دوران، به این نتیجه می رسد که بسیاری از نقوش دست بافته های سغدی با تأثیر پذیری از هنر ایران پدید آمده اند.

همچنین، رقیه بهزادی(۱۳۸۶)، در فصل پنجم کتاب خود "قومهای کهن در آسیای مرکزی و فلات ایران" افزونبر معرفی فرهنگ و تمدن حاکم بر این منطقه، به بیان اشتراکات فرهنگی و هنری میان ساکنان فلات ایران میپردازد. وی همراه بیان این شباهتها، دلایل سیاسی و تجاری را هم در انتقال نقوش مؤثر دانستهاست و با استنادبر آثار باقیمانده از این دوران، وجود شباهتهای هنری در این مناطق را امری اشکارمیداند. بااینکه چنین منابعی انتشار و چاپشده، لیکن در هیچیک از آنها نقوش جانوری به کاررفته روی پارچههای ایران و ماوراءالنهر و یا نحوه تأثیرپذیری آنها از یکدیگر، بهطور ویژه بررسی نشدهاست.

### روش تحقيق

پژوهش حاضر ازجهت ماهیت، بنیادی و ازحیث هدف پژوهشی تاریخی است که نگارش آن به شیوه توصیفی ـتطبیقی و گردآوری اطلاعات آن با روش کتابخانهای انجامشدهاست. نمونهها نیز ازطریق دریافت ویژگیهای عمومی و مشترک آثار ساسانی و دستبافتهها و نقاشیهای دیواری ماوراءالنهر جمعبندی و دستهبندی شدهاند. در تجزیه و تحلیل دادهها



تصویر ۱. پارچه ابریشمی، تصویر دو مرغابی همراه با روبانهای سلطنتی ساسانی که از ناحیه گردن بههم گرهخوردهاند. دوران ساسانی، سده ۶ میلادی(http://www.flickr.com).

هم، از شیوه کمّی و کیفی و روش نشانهیابی و تطبیقی بهره گیری شده است. ازین رو، پس از معرفی نقش های حیوانیِ منسوجات ساسانی و تبیین شیوه های مختلف انتقال نقوش به هنر ماوراء النهر، نقش ها تجزیه و تحلیل و درنهایت، مقایسه و وجوه اشتراک و افتراق آنها به وسیله انطباق نمونه ها بیان شد.

### کاربرد نقوش حیوانی در هنر ساسانی

هنرمندان ساسانی با انگیزههای فرهنگی، بازرگانی و سیاسی، آثاری هنری با نقش و نگارهایی درخور آنها می آفریدند. ظرفهای زرین و سیمین همراه پارچههای ابریشمین جزو مهم ترین و ارزشمند ترین آثار هنری دوران ساسانی بهشمارمی روند که سرشار از نقش مایههای حیوانی هستند. چون که مراکز ساخت این آثار از قرنهای ۶-۴ میلادی در انحصار شاهان ساسانی بودهاست، می توان این گونه استنباط کرد که جنبه تبلیغی و سیاسی در ساخت آنها مدنظربوده و به عنوان صلههای شاهانه در مبادله هدایا به کارمی رفتهاند (ویسهوفر، ۱۳۸۵: ۲۰۶).

نقش مایه های تزئینی به کاررفته بر آثار ساسانی بیشتر درون قابهای دایرهای به صورت جداگانه یا مماس برهم، تصویرشده اند. نقوش درون آنها، گاه به شکل منفرد و گاه به طور قرینه که در این صورت کاملاً از تقابل و تقارن پیروی می کنند، ترسیم شده اند (روح فر، ۱۳۸۰: ۴ و ۵). از جمله این نقش ها می توان به نقش های حیوانی که خود به سه دسته؛ پرندگان، جانوران چهار پا و حیوانات خیالی یا ترکیبی تقسیم می شوند، اشاره نمود (تصویرهای ۱ و ۲).



تصویر ۲. بشقاب فلزی با نقش پرندههای محصور در حلقههای مرواریدنشان، دوران ساسانی، سدههای ۷-۶ میلادی(Pop,1960:216).

### نقوش پرندگان

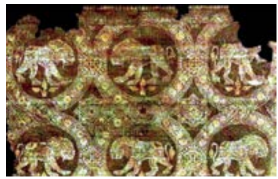
یکی از نقشهای زیبا و مورد توجه هنرمندان دوره ساسانی، نقش پرندگان مختلف است که بسیاری از آنها دارای مفاهیم نمادین مذهبی نیز هستند. در کیش زرتشتی پرندگان با اهورامزدا، ایزد بزرگ و مظهر قدرت نیک، ارتباط نزدیکی دارند(گانتر و جنت، ۱۳۸۳: ۲۳۴). استفاده از نقشهای پرندگانی چون عقاب، خروس و طاووس در این دوره بسیار رواجداشتهاست(606: 606). برای نمونه، عقاب نمادی از ورثرغنه ایا ایزدبهرام و یا خروس سفید است که سپیدهدم دیو ظلمت را میراند و مؤمنین را به عبادت فرامیخواند. همچنین این پرنده، نمادی از ایزد سروش (پورداوود، ۱۳۷۷: همچنین این پرنده، نمادی از ایزد سروش (پورداوود، ۱۳۷۷: ۸۹ و ۱۱۷) و طاووس هم، نمادی از آناهیتا، ایزدبانوی

### نقوش چهار پایان

نقش یکجفت بزکوهی یا حیوانات دیگر که بهصورت انفرادی، جفتی و متقابل، بهعنوان طرحهایی برای تزئین پارچهها، ظرفهای فلزی، گچبری و حتی مهرهای ساسانی کاربرد بسیار داشت، از جمله نقوش چهارپایان است(تصویر ۳). حیواناتی همچون اسب، شیر، قوچ و گراز از نقوش مورد علاقه ساسانیان بودند که با مضامین نمادین و ایزدان زرتشتی نیز، ارتباط نزدیک داشتند. برای نمونه در کتاب اوستا اسب، قوچ و گراز شکلهای مجسم از ایزد ور ثرغنه معرفی می شوند که در نبرد نیکی بر شر مشارکت دارند (فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۳).

### نقوش تركيبي

آفریدن نقوش ترکیبی و حیوانات خیالی مانند شیر بالدار، اسب بالدار و ... در هنر خاور نزدیک از پیشینهای طولانی برخورداراست. افزودن بال روی بدن انسان یا حیوان، نشانه ایزدی و نماد قدرت و محافظت است. بسیاری از حیوانات در فرهنگهای باستانی، دارای نیروی سحرآمیز هستند. این حیوانات با ترکیب شدن، تبدیل به جانوران دور گه بالدار



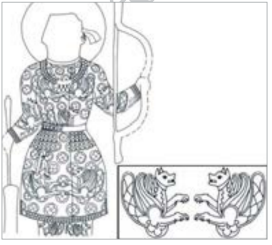
تصویر ۳. منسوج ابریشمی با نقش شیرهای متقابل، دوران ساسانی، سده ۶میلادی(http://www.filckr.com).

و منحصربه فرد می شدند که نگهبان مقاومت ناپذیر معابد و قصرها بودند (هال، ۱۳۸۹: ۳۱). سیمرغ<sup>۲</sup>، نمونه ای از این حیوانات خیالی است که دوران ساسانی بسیار مورد توجه هنرمندان بوده است. این پرنده، در اوستا با نام "سئن" معرفی شده که در فرهنگ فارسی به معنای پارسا و دانایی است (پورداوود، ۱۳۷۷: ۵۷۵). برخی از این نقوش مانند سیمرغ، وابسته به مفاهیم مذهبی دین زرتشت هستند. ازین رو، در هنر ایران جایگاه ویژه ای دارند. نمونه این نقش روی لباس شاه در نقش برجسته طاق بستان، دیده می شود (Harris, 1993: 68).

### حلقههاي مرواريدنشان

حلقههای مدور درواقع، بخشی مهم از ترکیببندی نقوش حیوانی هستند. «حلقههای مرواریدنشان یا شمسههای دورمرواریدی در هنر ساسانی، حاصل الگوبرداری مستقیم از چهرهسازی گچبری شده پارتیان در قابهای مدور بودهاست. دایره رمز یا تعویذی نیرومند شمرده می شد؛ تاج شاهی ساسانیان مستدیر بود؛ بسیاری از شاهان نیز تاج خود را به حلقههای مروارید و نیم تاجهای مروارید می آراستند. شکل دایره با شمسه تبرک داشت و اهمیت نقش مایه درونی خود را به تأییدمی رساند. در پارچه بافی نیز، قابهای مدور دورمرواریدی، فضایی مناسب را برای جادادن هر واحد نقش فراهم می آورند. این خود، تأییدی است بر آنکه ابریشمینه ها در صف اول متعلقات شاهانه قرارمی گرفتند» (فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۳).

کاربرد نقوش پرندگانی مانند خروس، مرغابی، سیمرغ و یا حیواناتی مانند گراز درون حلقههای مرواریدنشان، از تزئینات رایج گچبریها و فلز کاریهای دوران ساسانی است(تصویر ۲). این آثار بدین سبب اهمیتدارند که در بررسی نقوش پارچههای ساسانی قابل استناد هستند. چراکه در طراحی



تصویر ۴. تصویر پادشاه خسرو دوم، طاق بستان، سده های ۷-۶ میلادی (ریاضی،۱۳۸۲: ۱۳۸۲).

نقش پارچههای این دوران، از نقوش مشابه گچبریها و فلز کاریها پیروی می کردند. اگرچه مفهوم این حیوانات به طور قطع روشن نیست اما، همان گونه که اشاره شد هر حیوان می تواند مظهر یک ایزد نیکوکار باشد یا به نوعی با نشانهای خانوادگی دوران ساسانی در ارتباط باشد (گیرشمن، ۱۳۷۰: ۲۰۰).

### مناطق باستاني ماوراءالنهر

آسیای مرکزی(ماوراءالنهر) در گذشتههای دور، بخشی از قلمرو حاكميت ايران بهشمار مى رفته است. در اين سرزمین بهلحاظ فکری و فرهنگی، آمیزههایی از مظاهر فرهنگ و تمدن ایران در آثار باقیمانده از ادوار کهن، به چشم می خورد. در روزگار باستان، ترکستان غربی به سه بخش نسبتاً کوچک؛ سغد، فرغانه و خوارزم تقسیممیشد. سغد به پیوست خوارزم که تا نواحی سفلای آمودریا (جیحون) ادامه داشت، در منطقه ای قرار داشت که امروزه جنوب از بکستان و تاجیکستان را تشکیل می دهد. این نواحی با فرغانه مرز مشترک داشتند. سده ششم پیش از میلاد، این سه کشور پس از پیوستن به متصرفات هخامنشیان، مُنضمات باارزشی برای قلمرو ایرانیان بودند(تالبوت رایس،۱۳۷۲: ۲۲-۴). بنابر سنگنوشتههای بیستون و تختجمشید، داریوش منطقههای سغد و خوارزم را جزو کشورهایی میداند که تحت فرمان او درآمدند(بلنیتسکی، ۱۳۶۴: ۱۹). پس از فروپاشی سلسله سلوکیان جانشینان اسکندر، سده دوم پیش از میلاد، سغد بهصورت بخشی از قلمرو تخاریان یا آنچه معمولاً كوشان ناميدهمي شود، درآمد. تاآنكه زمان خسرو اول پادشاه ساسانی، این نواحی دوباره به سرزمین ایران متصل شدند (همان: ۸۷). بسیاری از نقش مایه های ایرانی بهدلیل ویژگیهای خاص، زیبایی بینظیر و مفاهیم گسترده و مشترکی که داشتند، به فرهنگ سغدی واردشدند و با سبک جانوری آنان درهمآمیختند و تا مدتهای طولانی بهعنوان عناصر وابسته به فرهنگ آنها استفادهشدند. به گونهای که پس از فروپاشی ساسانیان، بسیاری از سبکها و سنتهای هنری ساسانی از راه ماوراءالنهر به عرصه هنرهای اسلامی منتقل شدند.

# چگونگی انتقال نقشها و دلایل ایجاد اشتراکات هنری

بااینکه ماوراءالنهر در دورههایی بخشی از سرزمین ایران قلمدادمیشد لیکن، دارای آداب و رسوم و فرهنگ و هنر خاص خود بود. هنرمندان این مناطق در نتیجه دادوستد یا مهاجرت مانویان به سرزمین آنها، از هنر ایران تأثیرات بسیاری پذیرفتند. هرچند دراینباره نباید از اشتراکات مذهبی و روابط سیاسی میان ایران و این مناطق چشمپوشی کرد.

درزمینه چگونگی ایجاد اشتراکات هنری بین این مناطق، به موارد زیر میتوان اشارهنمود.

### اشتراكات مذهبي

نخستین و مهمترین دلیل پذیرش نقش مایه های هنری و نقوش حیوانی ازسوی ساکنان مناطق ماوراءالنهر، اشتراکات مذهبی میان ایرانیان و مردم مناطق آسیای مرکزی است. این چنین بیانشده که دشتهای گسترده آسیای مرکزی موطن زرتشت، پیامبر بزرگ ایرانیان، بودهاست. وی نخست توانست یکی از فرمانروایان محلی به نام گشتاسب را به دین خود درآورد. بدین گونه گسترش دین زرتشتی در بخشهایی از آسیای میانه ازسرگرفته شد(هیلنز،۱۳۷۵: ۱۶). بااینکه به دربار شاهان هخامنشی واردشد لیکن، این امر مسلماست به دربار شاهان هخامنشی واردشد لیکن، این امر مسلماست که آمدن آن از سمت آسیای مرکزی و نواحی شرقی ایران بودهاست. در دوران اشکانی نیز هنگامی که سغدیان تحت رهبری پارتها درآمدند، به دین زرتشت گراییدند که این خود انگیزه معنوی برای استفاده از نمادهای وابسته به دین زرتشت را فراهمساخت (تالبوت رایس، ۱۳۷۲: ۸۷).

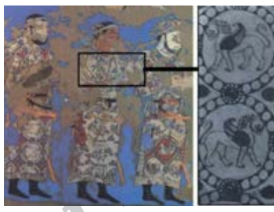
# اشتراكات فرهنگى

افزونبر مذهب، بین ساکنان دو منطقه اشتراکات فرهنگی نزدیکی هم وجودداشت. استفاده از داستانهای بزمی و رزمی مربوط به افسانهها و اساطیر ایران باستان در نقاشیهای دیواری ماوراءالنهر، خود نشانی از این ارتباطات فرهنگی و هنری است(خپکوا و خاکیموف، ۱۳۷۲: ۹۵). حماسههای قهرمانانی چون رستم و سیاوش یا تصویر ایزدان ایرانی مانند میترا از موضوعات مورد علاقه ساکنان ماوراءالنهر بودهاست که بر نقاشی دیواری مناطق آسیای مرکزی نیز، تصویرشدهاند.

### روابط سياسي

اواخر دوران ساسانی، براثر ضوابط سیاسی و کشورداری آن زمان در ماوراءالنهر، حکومتهای محلیای پدیدآمدهبودند که گاه حتی حکمرانان محلی عنوان شاه داشتند. بااینکه از نوعی استقلال برخورداربودند، همگان فرمانبردار حکومت مرکزی بهشمارمیآمدند(بلنیتسکی، ۱۳۶۴: ۲۱). دراین میان نمایندگان و سفیران همواره برای انجام مراسم تشریفاتی، بین حاکمان دو منطقه در رفتوآمد بودند. پارچهها و ظرفهای فلزی ساسانی از مهمترین هدایای شاهانه بودند که برای شرکت در مراسم مختلف فرستادهمیشدند. همچنین زیبایی فاخر لباس شاهان و تجملات درباری ایران، حکومتهای شرق و غرب را به تقلید از آنها، تشویقمی کرد(آ.کوریک، شرق و غرب را به تقلید از آنها، تشویقمی کرد(آ.کوریک،

دیواری که از سدههای ۴ تا ۷ میلادی برجای مانده و به تازگی شیشکین آنها را کشف کرد، مشاهده نمود (تصویر ۵). تصویرهایی از گریفنهای بالدار، موجودات افسانه ای ترکیبی، تزئینات و نوارهای آرایشی و پارچههایی با نقوش ساسانی یا حتی سفیران و کاروانهای حمل هدایا که با خود پارچههایی را با نقوش ساسانی می بردند، همگی گویای تأثیرات عمیق هنر ساسانی بر هنر این مناطق باستانی است.



تصویر ۵. سمت چپ: نقاشی دیواری از ورگومن و همراهانش، شخص وسط در حال حمل پارچهای با نقش شیر بالدار است. سمرقند، سده ۲میلادی (پوگا خپکوا، ۱۳۷۲). سمت راست: نقش پارچه ابریشمی که دردست یکی از همراهان است و بهعنوان هدیه بردهمی شود.

### تجارت در جاده ابریشم

جاده تجاری ابریشم را میتوان از دیگر عوامل مهم در انتقال نقشمایههای هنری ساسانی به سرزمینهای شرقی و غربی، دانست. راه ابریشم که به دست ووتی ٔ امپراتور سلسله هان ٔ در زمان اشکانیان به شکل منسجم برقرارشد، از سرزمین چین آغازمی شد و از راه فرغانه، سغد و خوارزم می گذشت و به شمال ایران می رسید (کمالی، ۱۳۸۵). بسیاری از نقشها در سرزمینهای شرقی و غربی ایران از نظر فرم و محتوا، نزدیکی فراوانی به هم دارند. وجود جاده ابریشم، یکی از دلایل این نزدیکی و مشابهت است چراکه از دیرباز، مهم ترین راه تجاری و ارتباطی بین شرق و غرب بوده است. این راه، چین را به امپراتوری روم شرقی (بیزانس) می رساند و عاملی اساسی در تبادل فرهنگهای گوناگون می (Bloom&Blair, 1998: 98).

روابط تجاری میان چین و ایران در این دوران بسیار زیادشد زیرا، هنر ایران در روزگار سلسله تانگ از توجه ویژهای برخوردارگشت. آنچنان که، تاجران چینی در این دوره برای فروش ابریشم خام و خرید محصولات ایرانی ازجمله فرش و پارچه، به ایران سفرمی کردند(دورانت، ۱۳۷۱: ۱۷۳). بسیاری از آثار هنری ایران از همان مسیر جاده ابریشم بهسمت سغد و ماوراءالنهر و از آنجا به کشور چین و بهسمت سغد و ماوراءالنهر و از آنجا به کشور چین و

حتی ژاپن بردهمیشد. با کاوشهای برخی از شهرهای ماوراءالنهر همچون پنجکنت، افراسیاب، ورخشا و نیز بسیاری از آبادیهای دیگر آثار فراوانی یافتند که نخست آنها را متعلق به کارگاههای ساسانی میدانستند. این امر آشکارا، نشانگر ارتباط ساسانیان و رفت وآمدهای سیاسی و تجاری بین آن دو در این منطقه است و ثابتمی کند که بازرگانان توانگر، ابریشم و دیگر پارچهها و ظرفهای سیمین و دیگر فلزات را در این منطقه دادوستد می کردهاند(فرای،۱۳۸۰:۵۶۰). ازسوی دیگر، سغدیان در دوران ساسانی تلاش کردند که تا اندازه بسیاری از استقلال بهرهمندشوند و با بهرهگیری از این آزادی نسبی، از روابط خود با همسایگان چینی سودبرند و نهایت، بر بخشی از راه ابریشم که از میان قلمرو آنان می گذشت، مسلط شوند (تالبوت رایس، ۱۳۷۲: ۸۹). همین امر، سبب پدیدآمدن کارگاههای بافندگی در برخی از شهرهای ماوراءالنهر شد که به پیروی از منسوجات ایرانی، پارچههای ابریشمی به سبک ساسانی تولیدمی کرد.

### مانويان

درنهایت، می توان از پیروان دین مانی نا به عنوان عامل دیگر انتقال نقش مایههای هنر ساسانی به مناطق ماوراءالنهر یادکرد. آشکاراست که دین مانوی قرن ۳ میلادی در ایران ایجادشد. اساس دین مانی و آموزشهای او بر تصویرگری استواربود. مانی، نمایندگان خود را به سرزمینهای شرقی می فرستاد تا دین او را در این مناطق رواج دهند. پس از آنکه مانویان به دلیل مخالفت پیشوایان دین زرتشتی در ایران، تحت تعقیب و آزار و شکنجه قرارگرفتند به سوی کشورهای شرقی و شمالی که ایرانیان هم در آنجا فراوان بودند، مهاجرت کردند و در سغد اقلیتی مستقل را تشکیل دادند. مانویان به خاطر منشأ ایرانی خود، طبعاً باردیگر نفوذ و تأثیر هنر ایرانی را در این مناطق گسترش دادند (فرای، ۱۳۸۰: ۲۸۷).

# وجوه اشتراک نقوش پارچههای ساسانی و ماوراءالنهر نقوش اصلی

گزینش نقوش جانوری در این پژوهش بهعنوان اصلی ترین نقوش، بهدلیل اهمیت آنها است که عبارت است از اختصاصیافتن این نقوش به جانوران. بااین وجود، بیان این نکته ضروری است که گاهی در متن یک پارچه، درخت زندگی، نقش اصلی را ایفامی کند و جانوران بهعنوان محافظان آن درخت کنارش جای می گیرند. گراز یکی از نقوش مهم نمادین در هنر ساسانیان بود. نقش سرگراز نقش می نمادین در هنر ساسانی بود. نقش سرگران نیز به کارمی رفت. کاربرد این نقش یکی از وجوه اشتراک نیز به کارمی رفت. کاربرد این نقش یکی از وجوه اشتراک نقوش ساسانی و منسوجات ماوراءالنهر است.

بهره گیری از نقوش حیوانات ترکیبی افسانهای، از ویژگیهای مرسوم تزئینات دوران ساسانی است. این حیوانات که در ارتباط نزدیک با نمادهای دین زرتشتی بودند، بر آثار ماوراءالنهر نیز ظاهر شدند. بسیاری از آثار دوره ساسانی با نقش پرندگان مزینشدهاند. در متون مقدس از زیبایی ظاهری و باطنی پرندگانی مانند طاووس که پرندهای بهشتی است و خروس سفید که نمادی است از ایزد سروش، یادشدهاست. نقش این پرندگان که بر سیمینهها و منسوجات ساسانی بهوفور این پرندگان که بر سیمینهها و منسوجات ساسانی بهوفور یافت، میشود، زینت بخش بسیاری از پارچههای بهدست آمده از ماوراءالنهر نیز، بود.

نقوش حیوانات چهارپایی مانند قوچ و یا اسب که بر پارچههای ماوراءالنهر نیز دیدهمی شوند، تجسمی از ایزدان زرتشتی بهرام و تیشتر هستند. کاربرد این نمادها بهواسطه اشتراکات مذهبی که در این مناطق وجودداشت، بسیار رایجبود (جدولهای ۴-۱).

### نقوش ثانوي

افزونبر نقوش جانوری، هنرمند از عناصر و نقش مایههای گوناگونی برای تزئین در ترکیببندیها استفاده کرده که بیشتر آنها مفاهیم نمادین دارند. بااینکه برخی از این نقوش دارای اهمیت بسیاری هستند لیکن در این پژوهش در درجه دوم قرارمی گیرند. ازین رو، این دسته از نقوش باعنوان نقوش ثانوی بررسی شدهاند. استفاده از نقش درخت زندگی در ترکیب با نقوش حیوانی، کاربرد فراوان داشت. درخت زندگی با مفهوم نمادین جاودانگی و بیمرگی، از مهمترین نقوش مذهبی مورد استفاده در هنر ساسانی بهویژه دستبافتههای این دوره بود که در نقشهای پارچههای ماوراءالنهر نیز دیدهمی شود. گاهی اوقات نقش سنتی درخت مقدس، به صفهای متشکل از دو برگ نخل تقلیل می یابد که حیوانات به گونه ای متقارن و ایستاده روی برگهای آن، نمایش دادهمی شوند (گیر شمن، ۱۳۷۰: ۲۳۳). این نقش، هرچند ریشه در هنر بینالنهرین داشت لیکن، توجه هنرمندان ساسانی را به خود جلب کرد. این نقشها همراه با منسوجات بافتهشده به آسیای میانه و شرق دور همچون چین و ژاپن نیز، راهیافت.

روبانهای سلطنتی که نماد فر ایزدی بودند، به اهورمزدا و پادشاه و حیوانات مقدس نمادین اختصاصداشتند. این نماد، ازدیگر وجوه اشتراک نقشهای منسوجات ایران و ماوراءالنهر بهشمارمیرود. حلقهها و نوارهای مواج بر جامه، تاج کلاه شاه و یا گردن و بدن حیوانات ظاهر، نمایانمی شدند. پادشاهان ساسانی اعتقاد خویش به ماهیت ربانی برای مقام شاه را به شکلهای گوناگون ترویج میدادند. نقش یک پرنده در مرکز حلقههای مرواریدنشان که یک گردنبند به نوک گرفته، نمادی دیگر از "خورنه" شاهی است. این

گردنبند با سه آویز در اوایل سده هفت بر گردن چهرههای شاهی نمایانشد(Sarkhosh Curist,1998:85). این نقش را می توان از دیگر ویژگیهای مشترک در ترکیببندی نقوش حیوانی این مناطق، دانست.

شمسههای دورمرواریدی موسوم به حلقههای مرواریدنشان، از لحاظ مفهومی با نماد دایره و شمسه مقدس در ارتباطاند و نشانی از فرّ ایزدی هستند. درحقیقت، کاربرد حلقه نشانگر اهمیت معنوی نقوشی است که در آنها قراردارند. این نقش، از عناصر خاص هنر ساسانی است و نه تنها روی منسوجات بلکه، بر ظرفهای سیمین، سکهها، گچبریها و حتی تاج شاهان ساسانی هم، به کار رفته است. هنرمندان ماوراء النهر نیز، از همان سبک برای محصور کردن نقوش حیوانی خود بهره به داد.

از دیگر وجوه اشتراک نقوش در حلقههای مدور، استفاده از هلال ماه بودهاست که مانند حلقههای مرواریدنشان، روی تاج شاهان ساسانی هم، دیدهمی شود. این نقش در ترکیببندی درونی حلقههای مرواریدنشان کوچک تر بهعنوان نقطه اتصال حلقهها به کار می رفته است (ریاضی، ۱۳۸۲: ۱۳۳۸).

### تركيببندى نقوش

هنرمندان ساسانی در چیدمان عناصر صحنه از ترکیببندی های گوناگونی استفاده کردهاند که کاربرد آنها را در هنر ماوراءالنهر نیز، می توان دید. تر کیب بندی ردیفی (افقی) حیوانات، از دوران ساسانی روی پارچهها به کارمی رفته اما پیش از آن، چند نمونه اندک از دوران هخامنشی هم یافتشدهاست. همچون نقش شیر(نماد میترا یا مهر)، گیریفنهای بالدار و گاو در نقش برجستههای تختجمشید و آجرهای لعابدار شوش و حتى فرشهاى نقشدار این دوره مانند پازیریک(همان: ۱۳۷). این شیوه ترکیببندی حیوانات، بر پارچههای ماوراءالنهر هم اعمال شده است. ترکیببندی متقارن، از پر کاربردترین سبکهای تزئین هنر دوران ساسانی است؛ نقش حیواناتی که برابر درخت زندگی ایستادهاند، یا در حلقههای مرواریدی جداگانه بهشکل جفتی روبهرو و پشتبه پشت هم قرار گرفته اند. این سبک تزئین که بیشتر بر پارچههای ساسانی دیدهمیشود، بسیار محبوب بوده و نه تنها بر آثار هنری ماوراءالنهر بلکه، بر پارچههای بیزانسی و اسلامی هم که خود متأثر از پارچههای ساسانی هستند، نمایان می گردند. ترکیب حلقههای مرواریدنشان در نقوش منسوجات ساسانی و ماوراءالنهر در بیشتر موارد از سبکی مشابه پیرویمی کنند. بدین گونه که دایرههای مماس برهم از چهار جهت اصلی با حلقههای مرواریدنشان کوچکتر حاوى نقش هلال ماه بههم متصل شدهاند.

# جدول ۱. نقوش اصلی

| وجوه اشتراك نقوش ساساني و ماوراءالنهر                                  |                                                                                                            |                                                                                                    |   |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| وجه اشتراک                                                             | نقوش ماوراءالنهر                                                                                           | نقوش ساساني                                                                                        |   |
| بهرهگیری از نقش سر حیوان(گراز) داخل<br>حلقههای مرواریدنشان(نگارندگان). | نقش سر گراز روی لباس یکی از همراهان<br>ورگومن بر نقاشیهای دیواری سمرقند،<br>سده ۷میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۵۰). | گچبری ساسانی با نقش سرگراز از دامغان،<br>موزه فیلادلفیا(گیرشمن، ۱۳۷۰):                             | ١ |
| بهره گیری از نقش حیوانات خیالی همچون<br>سیمرغ(نگارندگان).              | نقش سیمرغ روی لباس ور گومن<br>در نقاشیهای دیواری سمرقند،<br>سده ۷میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۵).                 | تصویر سیمرغ بر پارچه ابریشمی،<br>ایران ساسانی، سده ۶ میلادی. موزه<br>سلطنتی لیون(فریه، ۱۳۷۴: ۱۵۳). | ۲ |
| استفاده از نقش پرندگان<br>(نگارندگان).                                 | پارچه ابریشمی با نقش دو مرغابی متقارن،<br>سغد، سده ۸میلادی<br>(www.asianart.com).                          | منسوج ابریشمی با نقوش قوچهای ردیفی،<br>ایران شرقی، سدههای ۸–۷میلادی<br>(www.metmuseum.org, p2).    | ٣ |
| استفاده از نقش جانوران چهار پا مانند قوچ<br>(نگارندگان).               | نقش قوچ روی پارچهای اهدایی، نقاشی<br>دیواری صف اسبهای اهدایی از سمرقند،<br>سده ۷ میلادی(ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۷). | منسوج ابریشمی با نقوش قوچهای ردیفی،<br>ایران شرقی، سدههای۸-۷ میلادی<br>(www.metmuseum.org, p2).    | ۴ |

# وجوه اشتراك نقوش ساساني و ماوراءالنهر نقوش ماوراءالنهر نقوش ساساني توضيحات قطعه ابریشمی با نقش بهرام گور درحال شکار، سدههای ۸-۲میلادی، میلان منسوج ابریشمی با نقش دوگاو دربرابر درخت زندگی، سغد، سدههای ۹-۶میلادی بهرهگیری از نقش درخت زندگی بهعنوان مُحور تقارن(طرح مدادی درخت زندگی از پارچه ساسانی با نقش بهرام گور) .(Harris, 1993: 70) .(www.metmuseum.org, p1) (نگارندگان). پارچه ابریشمی با نقش دومرغابی متقابل ایستاده بر صفهای از برگ نخل، سغد، سده استفاده از برگهای درخت نخل بهشکل صفه که نمادی تقلیلیافته از درخت ۹میلادی (www.asianart.com). زندگی است(نگارندگان). استفاده از روبانهای درحال اهتزاز که از نمادهای ساسانی است(نگارندگان). استفاده از گردنبندها که نمادی دیگر از فرّ نقش طاووس همراه روبان و گردنبند روی لباس شخصی در نقاشی دیواری سمرقند، بشقاب فلزی با نقش پرنده محصور در ٔ شاّهیاند (نگارندگان). مدالیون، سده ۶ میلادی. سده ۷میلادی (ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۶). (.Pop, 1960: 216) استفاده از حلقههای مرواریدنشان برای نقش اسب بالدار همراه روبانهای سلطنتی محصور كردن نقوش. روى لباس شخصي در نقاشي ديواري سمرقند، سده ۷میلادی (ریاضی، ۱۳۸۲: ۳۴۸).

### ادامه جدول ۲. نقوش ثانوی

| وجوه اشتراك نقوش ساساني و ماوراءالنهر                     |                  |             |   |
|-----------------------------------------------------------|------------------|-------------|---|
| توضيحات                                                   | نقوش ماوراءالنهر | نقوش ساسانی |   |
| استفاده از نقش هلال ماه که از نمادهای<br>دوره ساسانی است. |                  |             | ۶ |

(نگارندگان)

### عدول ۳. ترکیببندی

|                                                                                                                           | وجوه اشتراک نقوش ساسانی و ماوراءالنهر |             |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------|---|
| وجه اشتراک                                                                                                                | نقوش ماوراءالنهر                      | نقوش ساساني |   |
| تر کیببندی ردیفی حیوانات.                                                                                                 | GC LINE                               |             | 1 |
| استفاده از ترکیب متقارن.                                                                                                  |                                       |             | ۲ |
| ترکیب ردیفی حلقههای مرواریدنشان و<br>استفاده از حلقههای مرواریدنشان کوچک تر<br>برای اتصال به حلقههای مرواریدنشان<br>اصلی. |                                       |             | ٣ |

### (نگارندگان)

# وجوه افتراق نقوش در بافتههای ماوراءالنهر

کاربرد نمادهای محلی در ترکیب نقوش و جایگزین کردن این عناصر بهجای نقش مایههای هنری ایرانی، یکی از مهم ترین وجوه افتراق این نقوش است. برای نمونه، می توان از نقش گوزن شمالی نامبرد که از نمادهای ویژه ماوراءالهنر

است(تصویر ۶). این حیوان میان اقوام آسیای مرکزی بسیار مقدس شمرده می شد و ارزشی معادل اسب نزد سوار کاران این منطقه داشت. گرچه فرم متقارن این نقوش مشابه نقوش ساسانی است لیکن گوزن شمالی، برای مردم شمال آسیا نماد ماه است(شوالیه و گربران، ۱۳۸۵: ۷۷۸).



تصویر ۶. قطعه ابریشمی با نقش گوزنهای تصویر ۷. پارچه ابریشمی با نقش دومرغابی تصویر ۸. پارچه ابریشمی با نقش دوگوزن متقارن، سغد، سده ۸ میلادی (تالبوت رایس،۱۳۷۲: ۱۰۵).



(تالبوت رایس،۱۳۷۲: ۱۰۵).



شمالی رودررو، سغد، سدههای ۹-۸ میلادی متقارن، سغد، سده ۸ میلادی .(http://www.metmuseum.org)

### جدول۴. وجوه افتراق نقوش

| وجوه افتراق نقوش ساساني و ماوراءالنهر                                                       |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|--|--|
| وجه افتراق                                                                                  | نقوش ماوراءالنهر | نقوش ساسانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |  |  |
| نقش گوزن شمالی از نقوش نمادین ماوراءالنهر بوده که<br>جایگزین نقوش نمادین ایرانی شدهاست.     |                  | The second secon | ١ |  |  |
| طرحها در هنر ماوراءالنهر سادگی بیشتر و ظرافت کمتری<br>دارند.                                |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲ |  |  |
| ظرافت حلقههای مدور دور نقوش نیز تغییر کرده آن چنان که<br>از ظرافت و سادگی آنها کاستهشدهاست. |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ |  |  |

(نگارندگان)

نقوش پارچههای سغدی در مقایسه با نقوش پارچههای ساسانی، از سادگی بیشتر و ظرافت کمتری برخوردارند. این نقوش بیشتر به فرمهای هندسی و سبک دار و انتزاعی نزدیک تر می شوند ازین رو، از لطافت و سرزندگی حیوانات به کاررفته در آنها، کاستهمی شود (تصویر ۷). فرم حلقههای مرواریدنشان نیز در پارچههای سغدی تغییر کردهاست. این

حلقهها، ضخیمتر یا بسیار باریکتر هستند که با نقوش هندسی یا دایرههای درشت و نامنظم پرشدهاند. شاید این امر بهدلیل تفاوت در شیوههای بافت پارچه بودهاست چراکه، صنعتگران ساسانی در نقشاندازی روی پارچهها، مهارت و استادی خاصی داشتهاند(تصویر ۸).

# نتيجهگيري

با بررسی و مقایسه آثار بهدستآمده از دوران ساسانی و نمونههای مشابه در ماوراءالنهر، می توان شباهتهای بسیاری را بین آنها مشاهدهنمود. بنابراین، دراینباره پاسخ به چگونگی انتقال نقوش جانوریِ هنر ساسانی به ماوراءالنهر می توان بیان داشت که تجارت در جاده ابریشم، مهم ترین دلیل انتقال نقش مایه ها به شمار می رفته است. نقش مایه های جانوری بیش از هر چیز بر پارچه ها و فلزات ساسانی ظاهر شدند. از آنجاکه این اشیا جزو ارزشمند ترین کالاهای تجاری ای بودند که در مسیر جاده ابریشم تاجران آنها را مبادله می کردند، می توان چنین گفت که نقوش از راه تبادلات فرهنگی و تجاری که در طول این جاده صورت می گرفت، به ماوراءالنهر راه می یافت.

هجوم پناهندگان سیاسی در دورانی که تعقیب و گریزهای مذهبی در ایران آغازشدهبود، دلیل دیگری بر نحوه انتقال این نقوش است. ازجمله این پناهندگان میتوان به مانویان اشارهنمود که اصول تعلیمات خود را بر تصویر گری بنانهادهبودند و پس از مهاجرت خود به این مناطق، باعث رونق یافتن این نقوش شدند. همچنین نقوش جانوری هنر ساسانی، از راه روابط سیاسی میان دو کشور همراه با هدایای ارسالی ازسوی دربار ایران، به سرزمینهای ماوراءالنهر واردشدند و هنرمندان این منطقه را تحت تأثیر خود قراردادند.

پس از بررسیهای انجام شده میتوان مشاهدهنمود که بیشتر نقوش جانوری به کاررفته روی پارچههای ماوراءالنهر، بر پایه نقشمایههای هنری، مضامین و نمادهای وابسته به فرهنگ ایران شکل گرفتهاند. براین اساس، در پاسخ به دلایل وجود اشتراکات هنری در این مناطق میتوان بیانداشت؛ مهمترین دلیلی که هنرمندان را به کاربرد موتیفهای هنری مشابه تشویق می کرد، اشتراکات مذهبی و پذیرش دین زرتشت در شرق بود. چراکه، همراه دین زرتشت نمادهای اسطورهای و مذهبی این دین نیز به مناطق یادشده، راه یافتند.

بنابر مطالب ارائهشده در جدولها، می توان فرضیه وجود اشتراکات هنری و فرهنگی را هم بین ایران و ماوراءالنهر تأییدکرد. مقایسههای انجامشده بیان می دارد که نقوش بجز تفاوت اندکی که در طراحی نقوش و یا استفاده از مضامین مربوط به فرهنگ ماوراءالنهر دارند، در هر دو منطقه از شباهتهای بسیاری برخوردارند. بیشتر نقوش ریشههای یکسان دارند. باتوجه به دلایل بیانشده در متن پژوهش، درستی این امر مورد تأئید قرارمی گیرد که هنر پارچهبافی ماوراءالنهر نه تنها در کاربرد نقوش جانوری بلکه در چگونگی ترکیببندی عناصر و جزئیات نقوش نیز، از سبک ساسانی پیروی کردهاست.

#### پینوشت

۱- ورثرغنه یا بهرام، از ایزدان زرتشتی است که ده چهره دارد و گراز محبوب ترین چهره او بین زرتشتیان است (هیلنز، ۱۳۷۵: ۴۱). ۲- بر بلندای البرز، یکی از راز آمیز ترین مخلوقات اسطورههای ایرانی به نام سیمرغ زندگیمی کند. در شاهنامه او، در حساس ترین لحظات پدیدارمی شود تا به افسونی، میرندگان را جانی دوباره بخشد. این پرنده شگفت انگیز تأثیر زیادی بر نسل های متمادی هنرمندان داشته است (آلن و دیگران، ۱۳۸۴: ۱۰۹).

- 3- Shyshkin
- 4- Wutti
- 5- Hun

9- مانی بنیان گذار آیین مانوی، مردی ایرانی بود که سال ۲۱۶م، در بابل چشم بهجهان گشود. مانویت یک کیش ویژه گنوسی است که به دوگانگی مطلق میان ماده و روح قایل است. این دو بننگری هم مادی و هم معنوی است. آنها معتقدبودند که روح نیکوست و سر چشمهاش قلمرو جاودانی نور است. ماده و کارکردهای جسمانی، برابر با شرّ هستند. پیش از هر چیز، رستگاری هنگامی رخمی دهد که انسان بر این وضعیت آمیختگی آگاهشود. این آگاهی، نخستین شرط آزادی نور از ماده و بازگشت آن به سرچشمه راستین خویش است (کلیم کایت،۴۸:۱۳۸۴).

۷- خورنه شاه بهعنوان امری الزامی برای گزینش الهی او بهعنوان فرمانروا تلقی می شد. خورنه، تأثیری پایدار بر پادشاهی ساسانیان داشت. ازاین رو، هرکس که دارای خورنه می شد فرمانروای به حق بود و هر شورشی علیه او محکوم به شکست بود (ویسهوفر، ۱۳۸۵: ۲۱۱).

#### منابع

- آ، کوریک، جیمز.(۱۳۸۴ ). **امپراتوری بیزانس،** ترجمه مهدی حقیقتخواه. چاپ دوم، تهران: ققنوس.
- آلن، تونی و دیگران.(۱۳۸۴). **سرور دانای آسمان**، ترجمه زهره هدایتی و رامین کریمیان، چاپ اول، تهران: نشر نی.
  - بلنیتسکی.آ. (۱۳۶۴). خراسان و ماوراءالنهر، ترجمه پرویز ورجاوند. چاپ اول، تهران: گفتار.
  - بهزادی، رقیه.(۱۳۸۶). **قومهای کهن در آسیای مرکزی و فلات ایران،** چاپ سوم، تهران: طهوری.
    - يورداوود، ابراهيم.(١٣٧٧). **يشتها،** جلد ١، چاپ اول، تهران: اساطير.
- تالبوت رایس، تامارا.(۱۳۷۲). هنرهای باستانی آسیای مرکزی تا دوره اسلامی، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ اول، تهران: انتشارات تهران.
- دورانت، ویل.(۱۳۷۱). تاریخ تمدن، جلد۳(قیصر و مسیح)، ترجمه ابوالقاسم طاهری، چاپ سوم، تهران: آموزش و پرورش انقلاب اسلامی.
- خپکوا، گالینا پوگا و خاکیموف، اکبر.(۱۳۷۲). **هنر در آسیای مرکزی**، ترجمه ناهید کرمی زندی، چاپ اول، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
  - روحفر، زهره.(۱۳۸۰). نگاهی بر پارچهبافی دوران اسلامی، چاپ اول، تهران: سازمان میراث فرهنگی.
  - ریاضی، محمدرضا.(۱۳۸۲). طرحها و نقوش لباسها و بافتههای ساسانی، چاپ اول، تهران: گنجینه هنر.
    - · شوالیه، ژان و گربران، آلن.(۱۳۸۵). فرهنگ نمادها، ترجمه سودابه فضائلی، چاپ اول، تهران: جیحیون.
      - فریه، ر، دبلیو.(۱۳۷۴). هنرهای ایران، ترجمه پرویز مرزبان، تهران: فرزان.
  - فرای، ریچارد نلسون.(۱۳۸۰). تاریخ باستانی ایران، ترجمه مسعود رجبنیا، چاپ اول، تهران: علمی و فرهنگی.
    - کلیم کایت، هانس یواخیم.(۱۳۸۴). **هنر مانوی،** ترجمه ابوالقاسم اسماعیل پور، چاپ اول، تهران: اسطوره.
      - کمالی، علیرضا.(۱۳۸۵). مروری بر تحولات نگارگری در ایران، چاپ اول، تهران: زهره.
- گانتر، سی و جنت، پل.(۱۳۸۳). فلز کاری در دوران هخامنشی، اشکانی، ساسانی، ترجمه شهرام حیدرآبادیان، چاپ اول، تهران: گنجینه هنر.
- اون بهران تبیید سر. کیرشمن، رومن.(۱۳۷۰). هنر ایران در دوران پارتی و ساسانی، ترجمه بهرام فرهوشی، چاپ دوم، تهران: علمی و فرهنگی.
- ویسهوفر، ژوزف.(۱۳۸۵). ایران باستان( از ۵۵۰ پیش از میلاد تا ۶۵۰ بعد از میلاد)، ترجمه مرتضی ثاقبفر، چاپ اول، تهران: ققنوس.
- اون، مهران. عموس. - هال، جیمز.(۱۳۸۹). **فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب**، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ چهارم، تهران: فرهنگ معاصر.
  - هیلنز، جان.(۱۳۷۵). **شناخت اساطیر ایران،** ترجمه ژاله آموزگار و احمد تفضلی، چاپ چهارم، تهران: آویشن.
- Bloom, J. & Blair, S. (1998). **Phaidon**. London: British Library.
- Curtis, V. S. (1998). The Art and Archeology of Ancient Persia. London & New York: I.B. Tauris.
- Harris, J. (1993). **5000 Years of Textiles.** London: British Museum Press.
- Pop, A. U. (1960). A Survey of Persian Art. (vol:1, part 2). London: Oxford University Press.
- Wilson, R. P. (1957). Islamic Art. London: Ernest Benn Limited.
- http://www.flickr.com/photos/27305838@N04/4371301142/in/photostream/London(access date:1/6/20011).
- http://www.metmuseum.org/collections/search-the-collections/60046568 (access date: 11/6/2011).
- www.asianart.com/exhibitions/aany2006/carlo3.html (access date: 1/6/2011).

Received: 2012/4/29 Accepted: 2012/11/28

# The Influence of Animal Motifs of Sassanid Textiles on the Designs of Transoxiana Textiles

Hossein Mehrpouya\* Zahra Dehghani\* Hamid Aalinezhad\*\*\*

### **Abstract**

The art of Sassanid period is considered as the last stage of ancient Persian art. Animal motifs in Sassanid art have been identified as an important characteristic of Persian art because of their beauty and symbolic meanings. In the survey of Transoxiana's art, the special influence of Sassanid art is quite remarkable. Imitation of various Sassanid designs, especially animal motifs, was common in the textiles of this area. Therefore, the main questions of this research are about the exchange of animal motifs and the reasons behind such common artistic themes between the artists of this region.

The works of Persian art brought to the Transoxiana through different ways such as political, religious, cultural and commercial, created a number of common designs and motifs. In order to demonstrate the effects of animal motifs of Sassanid art on Transoxiana textiles, after reviewing special physical features and symbolic meanings of animal motifs used in Sassanid art, the reasons for the transfer and effectiveness of such motifs are investigated analytically. Moreover, comparing the obtained samples and explaining their similarities and differences, it is concluded that these motifs were transferred to this area through the Silk trade Road and were welcomed due to religious communalities existed between the residents of this region and Persian people. Finally, it can be said that the designs used in Transoxiana's textiles have been under the direct influence of Sassanid art with a few differences.

Keywords: Transoxiana, Sassanid textiles, symbolic motifs, animal motifs

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Faculty of Art and Architecture, University of Sistan Baluchestan, Zahedan, Iran

<sup>\*\*</sup> M.A. Student, Faculty of Art and Architecture, University of Sistan Baluchestan, Zahedan, Iran

<sup>\*\*\*</sup> M.A. of Philosophy of Education, University of Shiraz, Iran