تحلیل نشانه-معناشناختی ساز و کار روابط بینافرهنگی

ایمان زکریایی کرمانی \*\* حمیدرضا شعیری \*\*\* فرزان سجودی \*\*\*\*

در نظام گفتمانی فرش کرمان\*

#### چکیده

امروزه، تحول در نوع نگرش به حوزه فرش بسیار جدی تر احساس می شود زیرا این حوزه در حال تجربه تحولات در نظام ارزشی خود است و از یک شئ صرفاً کاربردی به یک رسانه معنادار و چند بعدی تغییر کرده است. نظام گفتمانی فرش کرمان با پیشینه ای در خشان می تواند به عنوان یکی از مراکز مهم تولید گفتمان و معنا در نظام فرش ایران مطرح شود. این نظام، دارای ابعاد مختلفی است که شاید بتوان فرایند بینافرهنگی را یکی از زمینه های فعال گفتمانی در آن دانست. تعدادی از فرشهای قاجاری کرمان که متعلق به گونه تصویری بوده و روابط بینامتنی عمیقی را با گوبلنهای تصویری فرانسوی به نمایش می گذارند، در جریان ترجمه دیداری می تواند در یک دیداری، روایتی اسطوره ای را در قالب متون دیداری فرش ارائه نموده اند. این ترجمه دیداری می تواند در یک کنش گفتمانی، بر معناهای عمیق روابط بینافرهنگی دلالت کند.

بنابر آنچه بیانشد، این پژوهش با رویکردی نشانه-معناشناختی و با بهره گیری از روش تطبیقی- تحلیلی به دنبال پاسخ گویی به این پرسش است که فرایند روابط بینافرهنگی در حوزه مطالعات گفتمانی فرش کرمان، از چه سازوکاری پیروی می کند و چه عناصر گفتمانی می توانند در تحلیل نشانه- معناشناختی این فرایند مؤثرباشند. ازین رو، تلاش نگارندگان مقاله حاضر بر آن است تا با مطالعه گفتمانی روابط بینافرهنگی در دو متن فرش کرمان و گوبلنهای فرانسوی، سازوکار روابط بینافرهنگی را در این دو رسانهٔ متفاوت از دو فرهنگ مختلف بررسی کنند. برای دستیابی به این هدف کلی، معنا یا معناهایی که در این فرایند ارتباطی قابل جستجوست، ارزیابی می شود.

كليدواژگان: هويت، روابط بينافرهنگي، نشانه- معناشناسي، نظام گفتماني فرش كرمان، گوبلن فرانسه.

<sup>\*</sup> این مقاله، برگرفته از رساله دکتری ایمان زکریایی کرمانی باعنوان "مطالعه گفتمانی فرش کرمان از منظر نشانهشناسی دیداری" بهراهنمایی دکتر حمیدرضا شعیری و مشاوره دکتر فرزان سجودی در دانشگاه تربیتمدرس تهران است.

<sup>\*\*</sup> استادیار، دانشکده صنایعدستی، دانشگاه هنر اصفهان و دانشآموخته دکتری پژوهش هنر، دانشگاه تربیتمدرس، تهران.

<sup>\*\*\*</sup> دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران. shairi@yahoo.fr

<sup>\*\*\*\*</sup> دانشیار، دانشکده هنرهای دراماتیک، دانشگاه هنر تهران.

#### مقدمه

فرش، بهعنوان یکی از مهمترین کالاها و صنایع فرهنگی ایران در عصر حاضر مطرح بوده که بنابر گزارش آنکتاد'، در سال ۲۰۰۸ میلادی تنها صنعت خلاق ایرانی است که در عرصهجهانی مطرح شدهاست. این کالا در ایران پیشینهای بسیار کهن دارد که برمبنای اسناد موجود قدمت آن به بیش از ۲۵۰۰ سال می رسد. امروزه در جهان، فرش ایران از یک نظام ارزشی و نمادین بسیار قابل توجه برخوردار است که این مسأله، اهمیت توجه بیشتر به مطالعات حوزه فرششناسی را افزایش می دهد. کشورهای صاحب هنر -صنعت فرش مانند ایران، ترکیه، چین و حتی برخی کشورهای اروپایی همچون ایتالیا به فرش بهمثابه حوزهای تخصصی از دانش مینگرند چراکه رشتههای مختلف فرش در قالب حوزه تخصصی فرششناسی در بسیاری از مراکز مطالعاتی و آموزشی این کشورها، در حال گسترش است. بنابراین، بر پژوهشگران لازم و مبرهن می گردد که به صورت کاملاً تخصصی و با بهره گیری از دانشهای میان رشته ای، مبانی نظری این جوزه فرهنگی را شناخته، توسعه داده و قدرت ببخشند. از دیگرسو، فرش را میتوان همچون یک رسانه ٔ در حوزههنر درنظر گرفت که همواره با سایر رسانهها و فرهنگهای دیگر در تعامل بوده و برمبنای یک نظام کنشی فعال، بسیاری از ارزشهای فرهنگی ایران را در خود جای دادهاست. بهبیان دیگر، هنر فرش در طول تاریخ حیات و تحولات خود پیوسته از ظرفیت انتقال ارزشهای فرهنگی و ایجاد روابط بینافرهنگی برخوردار بودهاست.

روابط بینافرهنگی و یا به عبارتی ارتباطات میان فرهنگی ، به مفهوم عام، شاخه ای از ارتباطات به شمارمی رود که عهده دار بررسی و مطالعه ارتباطات و روابط میان دو فرهنگ، دو فرد از دو فرهنگ و مانند آنهاست. در دو دهه اخیر، این حوزه از دانش ارتباطات آن چنان توسعه یافته که به عنوان رشته ای جذاب، کاربردی و ضروری مطرح شده و محققان و دانشمندان زیادی را به سمت خود کشیده است. این حوزه با ماهیتی میان رشته ای که برخاسته از ویژگی دو بخش با ماهیتی میان رشته ای که برخاسته از ویژگی دو بخش علمی را برای پاسخ گویی به مسائل و نیازهای انسان جدید با خویش همراه کرده است (رضی، ۱۳۷۷: ۱۵۶).

در حوزه مطالعاتی فرش ایران، بی تردید کرمان یکی از مهم ترین و تأثیر گذار ترین حوزههای فرهنگی به شمارمی آید. هنر به طور عام و در این پژوهش، نظام گفتمانی فرش کرمان به طور خاص، زمینه یک مطالعه میان فرهنگی را فراهم ساخته است.

مهمترین علت شکل گیری این ارتباطات تحولات منحصربه فرد در نظامهای ارزشی سرمایه ای یا مبادله ای، نمادین، نشانه ای کاربردی و امثال آنهاست که در بازه تاریخی صفوی تا پایان پهلوی اول، در نظام گفتمانی فرش کرمان تحولات شگرفی را بهوجود آورد. شاید بتوان درخشش این روابط بینافرهنگی را در عصر قاجار و بهویژه دوره ای که می توان آن را عصر نوزایی فرش کرمان نامنهاد، دانست. در این عصر، سرمایههای هنگفتی از سرتاسر دنیا به حوزه فرهنگی کرمان سرازیرشد و شرکتهای چند ملیتی در عرصه اقتصادی هنر فرش واردشدند (زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲). با ورود این شرکتها و تبدیل شدن فرش کرمان به یک ارزش سرمایه ای و مبادله ای روبه رشد در اروپا و آمریکا، زمینه های شکل گیری ار تباطاتی ای فراهم شد که نتیجه آنها بروز گفتمانها، گونه ها و سبکهایی جدید با رمزگانهای متفاوت در نظام فرش کرمان بود.

فرش کرمان، زمینههای قابل توجهی را در حوزهروابط بینافرهنگی ایجاد کرده که شاید مهم ترین عامل شکل گیری آن، ارزشهای سرمایهای فرش کرمان باشد. با ورود میدان گفتمانی جدیدی به نام گوبلن به فرش کرمان، یک سلسله تحولات در ساختار و گفتمانهای فرش این منطقه روی داد که این تحولات گونهجدیدی از نمونههای تصویری را در فرش کرمان و سپس فرش ایران پدیدآورد. این تغییرات حاصل از روابط بینافرهنگی، افزونبر محتوای گفتمانی بر کارکردها نیز مؤثرافتاده و تغییرات قابل ملاحظهای را به وجود آورده است. برخی از اندیشمندان حوزه فرش شناسی ایران، این جریان را بهعنوان یک نقطهضعف در فرش کرمان مینگرند و عصر گوبلن را نوعی غلبه فرهنگی میدانند. بااینهمه، نگارندگان در این پژوهش قصددارند ضمن مطالعه نشانه شناختی فرایند روابط بینافرهنگی، به صورت تطبیقی بین گفتمان گوبلن و دو نمونه از فرشهای کرمان، این نوع نگرش را به چالش بکشند. چراکه براین باورند، این روابط موجب شکل گیری یک سپهرنشانهای جدید در حوزهفرش کرمان شد و نهتنها ارزش معنایی فرش کرمان را پائیننیاورد بلکه یک گستره معنایی قابل درک را برای مخاطب ایرانی و اروپایی فراهمساخت. گسترهای که خود بر یک تعامل فرهنگی همتراز دلالتمی کند و بهسمت پویایی و تحول در کنار احترام به سنتهای اصیل ایرانی در حرکت و تکامل است. این، همان چیزی است که ضرورت انجام این تحقیق را بیش از پیش نشان می دهد. در همین راستا، مقاله حاضر با هدف بررسی نشانهمعناشناختی سازوکار روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شکل گرفتهاست. مهمترین پرسش

آن هم این است که روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان برمبنای چه سازوکاری سازمانیافته و در عصر حاضر چگونه روابط بینافرهنگی در این نظام گفتمانی معناکاوی میشود. بهبیان دیگر، در مواجهه با این گونه گفتمانها باید چگونه معناکاوی و معناپردازی کرد تا با یک انسداد گفتمانی مواجهنشد.

#### ييشينه تحقيق

تاکنون در زمینهمطالعات بینافرهنگی در حوزهفرش، مطالعهای تخصصی دیده نشدهاست لیکن، بنیان این پژوهش به گونهای است که می تواند براساس ترکیب سه حوزه مطالعاتی فرش کرمان، مطالعات بینافرهنگی و نشانه- معناشناسی گفتمانی شکل گیرد. درباره فرش کرمان می توان به تحقیق *زگریایی کرمانی*(۱۳۹۲) باعنوان <sup>"</sup>فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار" اشارهنمود که در آن تحولات فرش کرمان را در عصر قاجار و اوایل پهلوی اول، بهخوبی تحلیل کردهاست. ۵ علاوهبر این، می توان از تحقیق ملول (۱۳۸۴) باعنوان "بهارستان: دریچهای به قالی ایران" یادکرد که نمونههای تصویری بسیار با کیفیت را در این زمینه ارائهمی دهد. در عرصه مطالعات بینافرهنگی هم پروسر<sup>ع</sup>(۱۹۷۸)، مقالهای نگاشتهاست که در آن روابط بینافرهنگی را تبیین نظری کردهاست. همچنین، رضی(۱۳۷۷)، در مقالهای باعنوان "ارتباطات میان فرهنگی(تاریخ، مفاهیم و جایگاه)"، به شرح نظریه روابط بینافرهنگی میپردازد.

رویکرد نشانه-معناشناسی گفتمانی، رویکرد مطالعاتی این مقاله به حساب میآید که شاید مهم ترین پژوهش در این حوزه، تحقیق شعیری (۱۳۸۵) باعنوان" تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان "باشد. وی در این پژوهش، مهم ترین ابعاد گفتمانی را در تحلیل نشانه معناشناسی گفتمانی مقاله از این جهت که با رویکردی نشانهمعناشناسی گفتمانی، روابط بینافرهنگی را در حوزه فرش کرمان بررسی کرده، رویکردی نوین در حوزه فرششناسی کرده، رویکردی نوین در حوزه فرششناسی

#### روش تحقيق

پژوهش حاضر ازنظر هدف، جزء پژوهشهای توسعهای و ازنظر روش جزء پژوهشهای تحلیلی-تطبیقی است. رویکرد و روششناسی این پژوهش را می توان تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان مطرحنمود چراکه نشانه-معناشناسی دیداری و فرهنگی، دو رویکرد مهم این تحلیل بهشمارمی روند. کنشهای گفتمانی ۲، همانند رخدادهایی قابل درک هستند که در جریان گفتمانی معناسازی می کنند؛ کنشهای گفتمانی در تولید

و بازتولید اجتماعی، تاریخی، فرهنگی و همچنین بازتولید ایدئولوژی و تداوم ساختارهای قدرت نقش دارند و ازاینروی، میتوان با تحلیل اعمال گفتمانی سازوکارهای زبان را شناخت (Haider,Rodrigues, 1995: 120). بنابراین، برای پاسخگویی به پرسش تحقیق پیشرو، توجه به نظامهای دیداری، تنشی، کنشی و روایی از مهمترین حوزههای مطالعاتی در تحلیل نمونههای مورد نظر است.

#### مبانی نظری پژوهش

در مواجهه با واژه بینافرهنگی، دو جزء بینا و فرهنگی قابل مشاهده است. پیشوند بینا در واژهبینافرهنگی، موجب برهم خوردن تقابلهای دوتایی میشود. این اندیشه دوتایی که بیشتر در غرب به اندیشه مانوی گری مشهور است، می کوشد تا با تقسیمهای دوتایی به اندیشیدن و تحلیل بپردازد. کار کرد دیگر بینا که کار کردی ایجابی است، پیونددادن عناصر گسسته است. بهعبارت دیگر، بینا افزونبر اینکه دوگانهها را نفیمی کند، آنها را با یکدیگر نیز آشتی می دهد. بنابراین، مهم ترین هدف به کار گیری پیشوند بینا در واژهبینافرهنگی، ایجاد ارتباط میان واحدهای مرتبط با یکدیگر است (نامورمطلق و کنگرانی، ۱۳۸۸: ۷۷). واژه فرهنگی نیز به فرهنگ و حوزهفرهنگی اشاره دارد بنابراین، روابط بینافرهنگی نفی تقابل بین فرهنگها و ایجاد ارتباط بین آنهاست. روابط بینافرهنگی شامل دو مقولهار تباطات و فرهنگهاست. فرهنگ و ارتباطات بهعنوان یک ضرورت انساني فراگر دند(Prosser,1978: 336) بهطوري که هابرماس<sup>^</sup>، آغاز فرهنگ را ارتباطات می داند (مولانا، ۱۳۷۶: ۳۵). ازاین روی، فرهنگ و ارتباطات دو مقوله تجزیه ناپذیرند که هریک بدون دیگری معنا و مفهوم ندارد. این پیوستگی بین ارتباطات و فرهنگ موجبشده تا ارتباطات میان فرهنگی، بهعنوان زیرمجموعهای از فرهنگ و ارتباطات درآید(Prosser,1978: 336). ارتباط بینافرهنگی، ارتباط میان مردمانی است که ادراکات فرهنگی و نظام نمادین آن بهاندازهای از یکدیگر متمایز است که پدیدههای ارتباطی را متفاوت جلوهمي دهد. (Samovar&Richard, 2012: 58). متفاوت جلوهمي ارتباطات بینافرهنگی ابتدا موجب توجه به جهان اطراف، فرهنگهای دیگر و شناخت آنها می شود که این شناخت در نهایت، سبب تحول در شناخت از خود است زیرا تا دیگری نباشد، خود معنایی پیدانمی کند و خودشناسی هم معلول توجه به وجوه مشترک و تفاوتهای نهفته است. بههمین دلیل، مطالعه روابط بینافرهنگی موجب فراهم شدن ابزار و شیوههایی است که امکان ارتباط بین فرهنگ خودی و دیگر فرهنگها را ایجادمی کند و بر پژوهشگران مسائلی

را که می تواند به عنوان موضوعات مطلوب دو طرف در این ارتباط مورد توجه قرار گیرد، روشن سازد.

در جریان شکل گیری فرایند ار تباطات بینافرهنگی، باید به اجزای این روابط توجهداشت و برمبنای آنها، تحلیل روابط صورت را پذیرفت. پروسر از منظر قومنگاری، فرهنگ این اجزا را در قالب پیامهای ارتباطی، مشار کت کنندگان در ارتباطات (ارتباط گران)، رمز گانهای زبانی و غیر کلامی و کانالها یا رسانهها جداسازیمی کند .(Prosser,1978: 342)در هر کنش ارتباطی، بایستی یک خود و یک دیگری وجود داشتهباشد که من، فرستنده پیام و دیگری، گیرنده پیام است. در جریان ارتباطی لازم است تا بین خود و دیگری تمایزی ایجادشود و از یک نظام رمز گانی مشتر ک استفاده شود تا پیام رمز گذاری شده، قابل دریافت و معنا باشد. به عبارتی دیگر باید بین خود و دیگری، فهمی متقابل از یکدیگر شکل یابد. نکتهمهمی که ضرورت دارد در این جریان به آن اشارهنمود، ماهیت پیچیدهار تباط بینافرهنگی است چراکه فرهنگ، ماهیتی پیچیده دارد. دراینباره، *لوتمان و* آسپنسکی (۱۹۷۱) معتقدند که «در بستر نافرهنگ است که فرهنگ در حکم یک نظام نشانهای پدیدارمی شود» (سجودی بهنقل از لوتمان و آسینسکی، ۱۳۸۸ب: ۱۴۵) که این تأکیدکنندهبر نیاز به وجود یک فرهنگ دیگری در فرایند پویایی فرهنگ است. این نافرهنگ از دید اهالی فرهنگ خودی، بدوی، طبیعی یا اولیه بهنظرمی رسد در حالی که فرهنگ خودی را آشنا، آرامبخش، متعارف و انسانی میدانند (همان: ۱۴۳). روابط بینافرهنگی بین متون، گفتمانها و رمزگانهای فرهنگی رخمی دهد و این خط مقدمی است که فرهنگها باهم می آمیزند. این روابط بینافرهنگی، هر گز از طریق یک رمزگان مشترک شکلنمی گیرد بلکه از طریق یک سپهر فرهنگی یا به عبارتی سپهرنشانهای صورت می پذیرد (سجودی، ۱۳۸۸ الف: ۱۳۶). در این فرایند، هرقدر متون چندرسانهای تر و لایههای نشانهای آنها متنوعتر و پیچیدهتر شود، روابط بینافرهنگی بیشتری شکل خواهدگرفت که این در متون و گفتمانهای هنری بهویژهنظامهای نشانهای دیداری، از نفوذ بالاترى برخورداراست.

مکتب تارتو ۱٬ بهعنوان یکی از مهمترین پایگاههای مطالعاتی نشانه شناسی فرهنگی به روابط بینافرهنگی نیز توجهداشته و از دیدگاه انسان شناسی هم، پدیده انتشار بدعت فرهنگی یا نو شدن فرهنگی را بررسیمی کند. در این فرایند به جریان های دفع، دگردیسی و جذب توجه می شود. نکتهقابل توجه در چنین مدلی آن است که به نظرمی رسد نوآوری همیشه از بیرون می رسد و در قالب یک نامتن وارد شده و نهایت، به زبان

ویژه فرهنگی خاص تبدیل و ترجمه می شود (هاتفی، ۱۳۸۸: ۱۶۶). لوتمان (۲۰۰۱) در اثر ارزشمند خود تحت عنوان «جهان ذهن، یک نظریه نشانه شناسی فرهنگ»، سرنوشتی را که یک نشانه یا عنصر فرهنگی تجربه می کند تا از یک حوزه فرهنگی به حوزه دیگری برود و در مرکز آن حوزه قرارگیرد، در پنج مرحله بررسی می کند که به شرح زیر است:

در مرحلهنخست، متون بیگانه در سپهرنشانهای جدید بیگانهبودن خود را حفظمی کنند که در این سپهرجدید، متن بیگانه بهعنوان متن خارجی شناختهمی شود. با این دیدگاه، متون خارجی دارای وجه طبیعی و نشانه شناختی هستند که از موقعیت و مرتبه بالایی برخوردارند. متون خارجی در الگوی ارزشی فرهنگ پذیرنده دارای موقعیت برتری می شوند که دارنده واقعیات و حقایق متعالی هستند. در این فضای ارزشی، هرکسی که با این متون خارجی جدید مرتبط شود به نوعی، به دایره نخبگان واردمی گردد که این وضعیت تراارزشی متون خارجی به یک تنش تقابلی با متون وابسته به فرهنگ خودی منجرمی شود.

بهبیان دیگر، متون فرهنگ میزبان، واجد ارزش کاهشی و متن فرهنگ میهمان، واجد ارزش افزایشی می گردد. در مرحلهٔ دوم روابط بینافرهنگی، نوعی تعامل درراستای تقابل مرحلهپیش صورتمیپذیرد. بهمعنای دیگر، جریان فشاره به گستره متمایل است. متون میهمان و متون خودی بهنوعی به جریان بازسازی خود میرسد. در این وضعیت ترجمه، تقلید و تطبیق افزایشمی یابد و فضای متافرهنگی پذیرش شکلمی گیرد. مرحله سوم، تعامل بین فرهنگ خودی و بیگانه توسعه پیدامی کند که برمبنای آن، فرهنگ خودی متمایل به توسعه میشود. به عبارت دیگر، فرهنگ خودی درون دیدگاههای وارداتی به جستجوی محتوا یا مضمونی برتر است تا بتواند آن را از دل فرهنگ ملی واقعی خود بیرون کشد. در این مرحله چنین بهنظرمی رسد که در بیرون از آن فرهنگ، ایدهها و افکار بهشکلی اشتباه و مبهم شکل گرفتهاند درحالی که درون فرهنگ جدید جریان دریافت کننده، قدرت واقعی و حضور واقعی خود را بهدستمی آورد. براین اساس فرهنگ صادر کننده، برتری خود را ازدستمی دهد و فرهنگ جدید دریافت کننده، بهنوعی به استعلا و برتری می رسد. مرحله چهارم را می توان مرحله اضمحلال متون وارداتی در فرهنگ واردکننده دانست. در این مرحله، فرهنگ واردکنندهمتون خارجی به وضعیتی فعال دستمی یابد و برمبنای فرهنگ جدید، متون جدید را می آفریند. متون جدید، تابع رمزگانهای فرهنگی است که در گذشته

به علت سلطه متون خارجی شبیه سازی شده بود لیکن طی فرایند تحولی که شرح داده شده، به الگوی جدید و اصلی بدل شد. در مرحله آخر، فرهنگ میزبان مرکز سپهرنشانه ای را شکل می دهد و مرکز انتقال اطلاعات می شود.

بنابراین، مجموعهای از متون هدایت شده به سوی دیگر مکانها و حوزهها، حاشیه و پیرامون را تولیدمی کند(هاتفی به نقل از لوتمان،۱۳۸۸: ۱۶۶و۱۶۷). لوتمان درادامه یادآورمی شود که این مراحل در تمامی فرایندهای بینافرهنگی لزوماً به طور کامل روی نمی دهد بلکه ممکن است مرحلهای به صورت ناقص کامل روی نمی دهد بلکه ممکن است مرحلهای به صورت ناقص انجام شود. این چرخه، نیازمند شرایطی تاریخی، اجتماعی و روانشناختی است که می توان آنها را شرایط بیرونی نامید. چنین فرایندی باید به شکل یک نیاز درآید زیرا لازمه هر گفتگویی نوعی جذابیت متقابل است که این وضعیت همواره مقدم بر تعامل درنظر گرفته می شود (همان).

#### دادهها و اطلاعات

#### معرفی و شناخت پیکرههای مطالعاتی

در این مرحله لازم است تا پیکرههای مطالعاتی یا متون گفتمانهای مورد مطالعه خوانش صریح شوند تا برمبنای این خوانشها، تحلیل و معناکاوی صورت پذیرد. از آنجایی که این مطالعه براساس ارتباطات بین دو فرهنگ استوارشده بنابراین، گونهای تطبیق باید به عنوان محور تحلیلها قرار گیرد. تطبیق، بین دو بخش گفتمانهای خودی و دیگری است. در پژوهش حاضر، در بخش گفتمان خودی، دو متن و در بخش گفتمان خودی، دو متن و در بخش گفتمان شدهاست.

# گفتمان مربوط به فرهنگ دیگری(گوبلن ۱۱ فرانسوی)

نمونه شماره ۱: در این بخش، نخست لازم است تا متن مربوط به فرهنگ دیگری یا غیرخودی که همان گوبلن فرانسوی است، شرح دادهشود(تصویر ۱). چراکه این متن، بهعنوان پیشمتن گفتمانهای مورد مطالعه در فرش کرمان مطرح است و این گوبلن و گوبلنهایی ازاین دست همچون یک عامل بیرونی به سپهرنشانهای فرش کرمان واردشدهاند و طی فرایندی که در ادامه به تحلیل نشانه-معناشناختی آن پرداخته خواهدشد، جزیی از فرهنگ و نظام گفتمانی دیداری فرش کرمان شدهاند. این فرشینه اروپایی مربوط به دوران پادشاهی لویی چهاردهم در فرانسه است که اولین بار، *جولز رومن ۱۲ س*ال ۱۶۸۶ میلادی از مجموعهای باعنوان <sup>"</sup>موضوعات افسانهای"<sup>۱۰</sup> و بر گرفته از نقاش*ی الکساندر* اوبلسکی ۱۴ با نام "رقص یک نمف و یک ساتیر "۱۵ بافتهاست. اصل نقاشی مربوط به سال ۱۶۸۴ یا ۱۶۸۶میلادی است که با تکنیک رنگ روغن کارشده و هماکنون در موزه بوآرت آراس ٔ فرانسه از آن نگهداری می شود (تصویر ۲). در عصر ناصرالدینشاه، یک کپی از این پرده گوبلن در کاخ گلستان آویزانبوده که احتمالاً این گونه از فرشها از آن بهرهبردهاند. این گوبلن، تصویر زنجوانی(نمف) ۱٫۱۷ نشان می دهد که حلقهای از گل در دست دارد و در حال رقص است (تصویر ۳). در بالای این متن، فرشتگان بالداری تصویرشدهاند که یکی درحال نواختن دایره زنگی و دیگری سبدی گل بر سر دارد و سومی، گلو خوشههای انگور میچیند و آنها را در سبد میریزد. در قسمت پائین سمت راست، تصویر جوانی نیمه عریان دیده می شود که دو نی می نوازد و ارتباط او با



تصویر ۲. متن معروف به رقص الهه در نظام گفتمانی فرش کرمان (نمونه شماره۱)، (ملول، ۱۳۸۴: ۱۳۰).



صویر۳. نقاشی رنگ روغن با نام رقص یک نمف با یک ساتیر اثر الکساندر اوبلسکی (زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲).



تصویر ۱. متن دیداری گوبلن فرانسوی در نظام گفتمانی گوبلن فرانسه (ملول، ۱۳۸۴: ۱۲۹).

#### نظام روايي گفتمان

موسیقی همراه نشانههای آلات موسیقی جلوی پایش که بر زمین ریختهاند و نیهایی که مینوازد، قابل معناکاوی است. در سمت راست پیکرهنوازنده، سکویی قراردارد که تنها نظام نشانهای کلامی این متن به زبان لاتین ۱۸است که روی آن دیدهمی شود. بر فراز سکو، گلدانی شبیه یک جام قراردارد که ساقههای گل و درخت مو از آن روئیدهاست. بخش عمدهای از گسترهبصری این متن با برگ درختان، گلها و خوشههای انگور پرشده اما پیکرههای انسانی درتقابل با سایر نشانه معناهای متن، از ارزش بصری بالاتری برخوردارند. محتوای نشانهای، حرکت و جنبش و همچنین نورپردازیهای درون متن موجبشده تا پیکرههای انسانی اهمیت دیداری بیشتری داشتهباشند. ارزشهای بالای بصری عناصر یادشده در جریان گفتمان، نوعی ناپیوستاری ۱۹ را در جریان پیوستار گفتمان دیداری ایجادمی کنند که ارزشهای زیبایی شناختی طی این فرایند و در جریانی حسی-ادراکی آنها شکلمی گیرند. بعد از پیکرهها، سکو بهدلیل مرکزیت و دارابودن یک نظام نشانهای متفاوت(نظام کلامی-نوشتاری) و همچنین گلدان بهدلیل ارزش بصری و نمادین آن، از اهمیت دیداری بیشتری برخوردارند. منظره پسزمینه این گوبلن، نوعی کوچکشدگی سوژهها را بهتصویر کشیده که می تواند بهمعنای فاصله و تفاوتهای مکانی باشد. زمان در این اثر، لحظهای از یک روایت اسطورهای است که براساس رنگ آسمان و تاریکی غالب بر کل گفتمان می تواند سپیده دم يا لحظه غروب را معنادهد.

> در بُعد حسى- ادراكي اين تصوير تنها حواس بينايي نقش ندارد بلکه می توان در جریان معناکاوی نشانه-معناهای دیداری، سایر حواس را نیز دخیل دانست. صدای آلات موسیقی، بالزدن فرشتگان و شاید نسیمی که بین برگهای درخت مو می پیچد، حس شنوایی را برمی انگیزد. بوی گلها، تازگی خوشههای مو، عطر نمف جوان در حال رقص و شاید رطوبتی که نسیم صبحگاهی با خود همراهدارد، حس بویایی را در جریان معناکاوی به کارمی بندد. بی تردید، خوشههای تازهانگور نوعی ترشی و شیرینی توأمان را معنامیدهد که پای حس چشایی را هم در حوزهنشانه-معناهای دیداری این گفتمان بهمیان می آورد. حس لامسه با نرمی بدن نمف جوان و خوشههای انگور تازه و حتی خنکای نسیم صبحگاهی در جریان حسی- ادراکی واردمی شود. رابطه حسی-ادراکی در جریان گفتمان، موجب حرکت از نوعی دلالت ارجاعی به دلالت اسطورهای و معناشناسانه می شود (شعیری،۱۳۸۹: ۱۴۳). چراکه دریافت زیباییشناختی بیشاز آنکه با بعد شناختی در رابطه باشد، با ابعاد گفتمان بیشتر مرتبط است.

پس از گذری بر جریان حسی-ادراکی این نمونه، لازم است به نظام روایی آن نیز اشارهنمود. برای دستیابی به نظام روایی با بهره گیری از نشانههای دیداری این گفتمان، روایت نشانه-معناشناسی میشود. برای نشانه-معناشناسی روایی باید برمبنای نشانه-معناهای پدیداری در این گفتمان و تطبیق آنها با روایات اسطورهای رومی-یونانی به افقهای معنایی نزدیکشد. مهم ترین نشانه-معنای قابل توجه در این گوبلن، سازهای موسیقی است که تعدادی بر زمین افتاده و نوازندهای جوان هم یک نی لبک دولولهای را می نوازد. با جستجویی در اساطیر یونانی و رومی می توان دریافت که شاخص ترین ایزد موسیقی، *آ پولون*۲۰۰ است. وی ربالنوع ساز و آواز بود که قدرتش را از این توانایی می گرفت زیرا دربرابر آواز و ساز او، پرندگان خاموش می شدند و آبها در جويبارها از حركت مي ايستادند و گاهي خدايان المپ چنان مجذوبمی شدند که حتی زئوس را نیز فراموشمی کردند. آپولون با نیروی موسیقی خود می توانست همه را مطیع اراده خویش سازد و دلهای همه زنان زیبا را اسیر خود کند. این ایزد، در تصویرهای مختلف به صورت جوانی زیبا با اندامی نیرومند و متناسب و با سینهای ستبر بهنمایش درمی آید. بااینهمه در تصاویر همیشه صورتی بدون محاسن و موهایی انبوه دارد که حلقهشده و گاه بر پشتش ریختهمیشد. آپولون تقریباً همیشه با اندامی برهنه تصویرمی شود (فخاری، ۱۳۹۱).

تمامی نشانههای آپولون قابل تطبیق با این نظام تصویری است. آلت نوازندگی در تصویر، نی است که ساز شبانی است. مجذوب كردن زنان زيبا وارتباطش با باغهاى ميوه اين نظام تصویری را با روایتی از آپولون مرتبطمی کند اما نکتهمهم در این تصویر، چهرهخاص نوازنده و شکل گوشهای کشیدهآن است که این ویژگی صورت وی با شمایل آپولون متفاوت است (تصویر ۴).



تصویر ۴.صورت نوازنده (ملول، ۱۳۸۴: ۱۲۹).

البته می توان به دلیل فضای باغ و درختان میوه، این نظام روایی را به اسطوره ورتومنوس <sup>۱۱</sup> ایزد باغ و باغهای میوه، فصلها و تغییر فصول، رشد و نمو گیاهان در روم و همسرش پومونا <sup>۱۲</sup> ایزدبانوی باغها و باغهای میوه و همچنین مراقب و مواظب کشتزارها و ناظر به شکوفه کردن درختان میوه مر تبطدانست (Gentilcore,1995:110). علاوهبر این، میوهانگور و گلدانی که شبیه جام است و درخت تاکی که از آن روییده، می توانند معنایی مر تبط با دیونیسوس <sup>۱۲</sup> ایزد شراب و کشاورزی در یونان باستان را تداعی کنند.

با مطالعهمنابع اساطیری یونان، ایزد دیگری بهنام پان <sup>۲۲</sup>وجوددارد که می توان آن را با این تصویر مرتبط کرد. پان از کلمه یونانی پائن <sup>۲۵</sup> بهمعنای چراندن گرفته شدهاست. پان در اساطیر یونان باستان خدای وحشی، چوپان و گله، طبیعت، حیات وحش کوهستان، شکار و موسیقی روستایی و همراه پریان و حوریان است (Brown,1981). در بسیاری از شمایل نگاریها، این ایزد بهصورت انسانی دارای شاخ و پاهای بز به تصویر کشیده می شود. در همان حالی که پان خدای مزارع و گله گوسفند است، ایزد شهوت نیز هست. وی به عنوان خدای زمینها، باغها و درههای پوشیده شده از درخت شناخته می شود زیرا پان با حاصل خیزی و فصل بهار مرتبط است. یونانیان باستان هم، پان را خدای نقدنمایشی مرتبط است. یونانیان باستان هم، پان را خدای نقدنمایشی

وجود ساز نی دولولهای و گوشهای شبیه ساتیرها<sup>۲۶</sup> در پیکرهنوازنده می تواند بیننده را به روایت اسطورهای مارسیاس که بی ارتباط با آپولون هم نیست، هدایت کند. مارسواس یا مارسیاس  $^{\Upsilon Y}$  در اسطورههای یونان، نوازندهفلوت است. آتنه، فلوتی دوسر اختراع کرد تا با آن ادای گور گونها را در سوگ مدوسا دربیاور د(دورانت، ۱۳۷۸). در اینباره، جان پینسنت در كتاب "شناخت اساطير يونان" مىنويسد كه آتنه وقتى در فلوت می دمید، صدای مارهای محتضر موهای گورگون از آن بیرون می آمد اما پس از مدتی آن را دورانداخت چراکه برای نواختن آن میبایست گونههای خود را پر بادکند و چهرهاش را از ریخت و قیافه بیندازد(پینسنت،۱۳۸۰: ۱۱۰). گویند که وی در حضور خدایان نی نواخت اما هرا و آفرودیت که چهرهاش را هنگام نواختن زشتیافتند به او خندیدند و او رفت کنار آبگیری نشست و نی نواخت و چون صورت بادکرده خود را در آب دید، نی را به دور انداخت. مارسیاس که یک ساتیر یا نیم خدای جنگل بود، آن فلوت را یافت و شیفتهنواختن او شد و چنان آهنگ افسون کنندهای با آن نواخت که جرأتیافت آپولون را به رقابت و مسابقه فراخواند(همیلتون، ۱۳۸۳: ۴۰۶). رقابت آپولو و مارسیاس

دربرابر موزهها، حافظان شعر و ادب، صورتمی پذیرد. گفتهاند در دور اول مسابقه، مارسیاس برنده می شود اما در دور دوم آپولو می تواند آهنگ خود را از پایان به اول بنوازد. موزهها هم رأی به پیروزی آپولو می دهند و وی مجازمی شود هرچه می خواهد با مارسیاس بکند. آپولو برای انتقام از جسارت مارسیاس، او را به در ختی آویزان کرده و در حضورش پوست مارسیاس را زنده می کنند. از خون و اشکِ مارسیاس و دوستانش، رودی پدیدارمی شود که مارسیاس سرانجام به آن می پیوندد.

# گفتمانهای مربوط به فرهنگ خودی(دو نمونه فرش کرمان)

در این بخش، دو نمونه از متون تصویری نظام گفتمانی فرش کرمان برای نشانه-معناشناسی روابط بینافرهنگی در آنها و شناسایی کیفیت این روابط براساس نشانه-معناشناسی فرهنگی بهصورت هدفمند انتخابشدهاند که نخست، نمونه اول تشریحمیشود(تصویر ۲).

این فرش با چلههای پنبهای و خامهپشمی با ابعاد (۲/۱×۲/۱۰) متر، درحدود سال ۱۲۹۰ه.ق.۱۲۹۰ م. در کرمان بافته شدهاست. تراکم این فرش، ۸۵۰۰ گره در دسیمترمربع و متعلق به یک مجموعهخصوصی است. این متن تصویری مربوط به گونهای از گفتمان در نظام فرش میشود که آن را گونه تصویری مینامند. طرح این فرش در نظام فرش ایران، با نام رقص الهه شهرتدارد که این نام گذاری برمبنای معناکاوی نشانه-معناهای دیداری صورت پذیرفتهاست.

در نخستین مواجهه با این متن می توان دو نظام کلامی از نوع نوشتاری و نظام دیداری را خوانش بصری کرد. در حاشیه کوچک سمت بالای فرش دو کتیبه با محتوای کلامی-نوشتاری "فرمایش دیلمقانی ۹۲" و "سفارش محمدرضاخان" قراردارد. در مرکز متن و روی یکی از نشانه-معناهای مهم متن یا همان گلدان نیز، کتیبهای با محتوای "عمل استاد علی کرمانی"، نگارش شدهاست(تصویر۵).

این نظامهای دیداری، یک شبکهمعنایی را در نظام مبادلهای این فرش شکل می دهند. بدین معنا که محمد رضاخان بافت آن را را به دیلمقانی هم دستور بافت آن را به استاد علی کرمانی داده که در کارگاه وی بافته شده است. این وضعیت، کار کردی اسنادی را به فرش داده است. به همین دلیل، موقعیت بررسی درزمانی را به بیننده می دهد. درواقع این گفتمان مخاطب را به یک فراگفتمان می رساند. وضعیت سندیت و امضا، کار کرد جسمانه ای را مشخص می کند؛ دستی

را که در ایجاد فرش دخیل شدهاست، حاضرمی کند. ازاینروی می توان با خوانش این نظام دیداری، از سطح دیداری به سطح جسمانه رسید که در آن تجربه زیستی و تجربه شکل گیری نمایان می گردد.

فرش از یک متن گونه تصویری و پیرامتنی(حاشیه) همگون با متن تشكيل شدهاست. متن اين فرش را مي توان ترجمه دیداری گوبلن فرانسوی دانست که این ترجمه به پیرامتن نیز واردمی شود. به کاربردن قابهای مدور یا بیضی، دربردارنده شمایل های انسانی (معمولاً با نشانه-معناهای دیداری اروپایی) در پیرامتن(حاشیه)، در نظام گفتمانی فرش کرمان سابقه چندانی ندارد و احتمالاً طی یک فرایند بینامتنی و بیناگفتمانی از گوبلنهای فرانسوی به ایران آورده شدهاست(تصویر ۶). نظام گفتمانی فرش کرمان این گونه را ترجمهای دیداری کردهاست. مضمون تصویری در این فرش با گفتمان گوبلن، نوعی همگونگی دارد اما این همگونگی در نوع تصویر پردازی یک دگرگونگی افزایشی و کاهشی را بهنمایش درمیآورد. افزایشی بدان جهت که زمینه نمونه شماره ۱ آن، از گلها و درختان نظام گفتمانی فرش کرمان پوشیده شدهاست. زمینهپردازی آن هم نسبتبه نمونه گوبلن تفاوت کرده اما کاهشی از آن جهت که برخی نشانه-معناهای زمینه نسبتبه گوبلن کمشده که حتی نوع تصویرسازیها آن نیز تغییر کردهاست. نکته مهمی که درمورد این فرش باید بدان اشارهنمود، سعی هنرمند در وفاداری به نمونه گوبلن است. این معناپردازی با ارجاع به زمینه آبی متن در فرش و تلاش در تشابه رنگی کاملاً قابل مشاهده است. بهبیان دیگر، هنرمند علاوهبر ایرانی-کرمانی ساختن این نمونه، در برخی از جزئیات نیز، به اصل وفادار بودهاست.

نمونه شماره ۲: فرشی با چله پنبهای و خامههایی از جنس پشم که با ابعاد ( $1/10 \times 1/70$ ) متر و تراکم  $1/10 \times 1/70$ . در گره در دسی مترمربع در حدود سال  $1/10 \times 1/70$ . در کرمان است و احتمالاً در کارگاه استاد علی کرمانی بافته شده است (تصویر ۷). همانند نمونه شماره  $1/10 \times 1/70$ 

مضمونی خارج از محدوده فرهنگ ایرانی و متعلق به گوبلن فرانسوی مورد مطالعه است. این قرش از دو بخش متن (زمینه) و پیرامتن(حاشیه) تشکیلشده که هر دو نمونه فرش از یک نظام دیداری واحد ایجاد شدهاست. این نمونه نیز دو نظام کلامی-نوشتاری و دیداری دارد که در نظام کلامی آن مى توان عبارت "سفارش محمدرضاخان" را خواند. هنرمند این نمونه در ایرانی سازی و ترجمه گفتمان از فرهنگ گوبلن فرانسوی به فرهنگ فرش ایرانی نسبت به نمونه شماره ۱ جلوتر رفته آن گونه که بجز پیکرههای انسانی در متن، سایر اجزای فرش کاملاً ایرانی-کرمانی است. تعدد پیکرهها در یک فضای گفتمانی پر از گل نوعی ناپیوستاری و یا بهعبارتی برجستگی دیداری را ایجاد کردهاست. ازنظر حسی-ادراکی این فرش کاملاً معنایی متافیزیکی را تداعیمی کند زیرا نمی توان چنین فضایی را در عالم واقع دید بنابراین،نظام دیداری فرش از عقلانیت ارجاعی بیرون و به فضایی زیبایی شناختی وارد شدهاست. بعد حسى ادراكي گفتمان، نوعي روابط چند حسی را به کارمی گیرد تا از آن طریق فضایی فرازمینی، سیال، پویا، متحول و دگرگون را شکل دهد.

حرکت خطوط ازطریق نمایههای ساقههای گلها و درختان یک حرکت رو به بالا را نشان می دهد. در پائین ترین سطح، اشیا قرار دارند که نمایه آن آلات موسیقی است. آلاث موسیقی وقتی با انسان و عقلانیت همراهمی شوند، مرتبه بالاتری را تشکیل می دهند که از لحاظ نشانگی در این فرش، بیشترین ارزش بصری را دارند. در مرکز فرش، حلقه گل قرار دارد که این حلقه ذهن را به سمت ترنج در فرشهای ایرانی هدایت می کند. لیکن برخلاف ترنجهای معمول که ایابت و ایستا در مرکز متن می ایستند، این حلقه پویا و دارای حرکت است زیرا کنشگری متحرک در مرکز گفتمان آن را نگه داشته که هرلحظه در حال تغییر و حرکت است. بنابراین موقعیت حلقه در مرکز فرش، موقعیتی شوشی ۱۳ در حرکت و تحول است. در سطح سوم، پیکرههای بالداری دیده می شود که تعداد آنها نسبت به پیش متن فرانسوی و دیده می شود که تعداد آنها نسبت به پیش متن فرانسوی و







تصویر ۵. نظامهای کلامی-نوشتاری در متن گفتمان، (نمونه شماره۱) فرهنگ خودی(ملول، ۱۳۸۴: ۱۳۰).



تصویر ۶. حاشیه یک پرده گوبلن فرانسوی مربوط به سده هفدهم میلادی(Standen,۱۹۹۶: ۶۳).

# روابط و تغییرات ساختاری در فرایند عبور از نظام گوبلن به فرش

با مشاهده دو متن مربوط به فرهنگ خودی و متن مربوط به فرهنگ دیگری، نوعی روابط ساختاری بین دو نظام فرش کرمان و گوبلن فرانسه وجوددارد که جهت این روابط از فرهنگ غربی – فرانسوی بهسوی فرهنگ ایرانی کرمانی بودهاست. در جریان این روابط که تحت عنوان روابط بینافرهنگی قابل بررسی است، تغییرات و تحولاتی رویداده که جریان معناسازی را بهسمت گسترش فرهنگی و نوعی روابط بینافرهنگی کشاندهاست. پیش از ورود به ساز و کار فرایند روابط بینافرهنگی و ترجمه از یک سپهرنشانهای فرایند روابط بینافرهنگی و ترجمه از یک سپهرنشانهای به سپهری دیگر، لازم است تا تغییرات ساختاری در این فرایند بررسی شود.

#### روابط بینامتنی در جریان روابط بینافرهنگی

در مقاله پیشرو، روابط بینامتنی بر پایه نظریه ژنت آبررسی شده است. در این روابط، دست کم روابط بین دو متن از یک فرهنگ باشند، ارزیابی می شود که اگر این دو متن از یک فرهنگ باشند، روابط را بینامتنیت درون فرهنگی می نامند اما درصور تی که مثون به فرهنگهای مختلف تعلق داشته باشند، آنها را بینامتنیت بینافرهنگی می نامند (نامور مطلق، ۱۳۹۰: ۱۳۹۸). در این مطالعه، روابط بین متون فرهنگی خودی و دیگری از نوع بینامتنیت بینافرهنگی و روابط بین دو نمونه فرهنگ خودی، از نوع بینامتنیت درون فرهنگی است.

در متون و گفتمانهای مورد مطالعه در مقاله حاضر که نشانههای مربوط به فرهنگ غیرخودی در آنها جای گرفتهاند، بایستی با تحلیل نظام و گفتمان، مشابهتها و تفاوتها شناسایی و در این جریان، کنش ارتباطی خوانش شود. چراکه شناسایی روابط ترامتنی در جریان ارتباطات بینافرهنگی در نمونههای مورد مطالعه، می تواند سازو کار حاکم بر جریان ارتباطی را مشخص کند. نکتهمهم در این کنش ارتباطی، طرح یک سوژه اروپایی در بافت فرهنگی - هنری ایرانی است. در اولین مواجهه نشانه- معناشناختی آنها، می توان به تفاوت رسانهای این دو اثر پیبرد. رسانه اولیه یا پیشمتن اروپایی، گوبلنی فرانسوی است که احتمالاً در کاخ گلستان وجودداشته بنابراین، رسانه آن پارچه است که در نمونه فرش رسانه از پارچه به فرش تغییر کردهاست. در تحلیل روابط بینامتنی این اثر می توان دو گونه پیشمتن را برای هر دو نمونهمورد مطالعه شناسایی کرد که یکی پیشمتن اولیه و دیگری پیشمتن واسط است. پیشمتن اولیه، متون کلامی اساطير رومي است و اولين پيشمتن واسط احتمالاً نقاشي



تصویر ۷. متن معروف به رقص الهه در نظام گفتمانی فرش کرمان (نمونه شماره ۲)، (ملول،۱۳۸۴: ۱۶۶).

نمونه شماره ۱ بیشتر شدهاست. این، نمایانگر خوانش ترجمهای گفته پر داز ایرانی این متن دیداری است. در بالاترین سطح این فرش، سه نمایه پرنده در فضایی پر از گل قراردارد که حرکت از طبیعت به فرهنگ، معنامی شود. نمایه ها ازنظر بعد گسترهٔ جسمانه ای، از سطح پیکره نوازنده و رقصنده به بالا کوچکتر و خردتر میشوند و این میتواند معنای نوعی سلوک عارفانه و هیچشدن دربرابر حقیقت هستی باشد. در این حالت، وضعیت مادیتزدایی اتفاق می افتد که بیننده را به جوهر هستی گونه نزدیک می کند. به همین دلیل از زمان روایی و تقویمی و ارجاعی فاصله گرفتهمی شود تا زمان جوهری شروع به شکل گیری کند. پرندهها نمایههایی از سیمرغ هستند که بهصورت سه مرغ در این گفتمان قرار گرفتهاند. هرچند اصل این گفتمان مربوط به یک فرهنگ دیگر و اصل نمایههای دیداری مربوط به یک نظام فرهنگی و نشانهای متفاوت است اما می توان آنها را برمبنای بافت جدید و در گفتمانی شکل گرفته در سپهرنشانهای فرهنگ ایرانی-کرمانی خوانش کرد که این سیالیت و پویایی معنا در جریان خوانش گفتمانی ایجادمی شود.

۲.

اوبلسکی بوده که مربوط به قرن هفدهم میلادی است. در این جریان ترامتنی افزونبر ترارسانگی نوعی ترانشانهای هم دیدهمیشود. بهبیان دیگر، نظام کلامی اساطیر رومی به نظام تصویری تغییر کرده که نوعی رابطه تراهنری نیز در آن دیدهمیشود. پیشمتن واسط دوم، گوبلنی است که در کارگاه جولز رومن بافته شدهاست و بیشمتن مورد مطالعه، همان دو فرشی است که شاید یکی از آنها پیشمتن دیگری بوده باشد (تصویر ۸).

### حرکت از انفصال آنجایی به اتصال اینجایی

مسیر جریان تغییرات در این فرایند، از سمت فرهنگ دیگری به فرهنگ خودی است بنابراین نمونه گوبلن، بیانگر یک فرهنگ آنجایی است که به مکان دیگری تعلق دارد. ازاینرو، این گفتمان برای فرهنگ ایرانی-گرمانی که اینجایی است، نوعی انفصال را نشان می دهد و در جریان روابط بینافرهنگی و ترجمهٔ دیداری انفصالِ دگرمکانی و حتی دگرزمانی، به نوعی اتصال اینجایی و همان مکانی بدل شده است. به عبارت دیگر، تغییرات به سمت وضعیت مطلوب و از یک انفصال گفتمانی در حرکت است.

# حرکت درجهت فرایند همنشینی و جانشینی

شاید یکی از مهمترین کنشهایی که در جریان روابط از فرهنگ دیگری بهسمت فرهنگ خودی در نمونههای مورد مطالعه صورت پذیرفتهاست، فرایند همنشینی و جانشینی باشد. در فرایند جانشینی،گفته پرداز نوعی نظام "یا...یا" را به کارمی گیرد. این نظام را می توان «به مجموعه عواملی تشبیه کرد که ارتباط بین آنها از نوع انفصالی است و قادرند در یک بافت به جای یکدیگر بنشینند.»(شعیری، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸). فرایند جانشینی در دو گفتمان فرهنگ خودی و دیگری موجب

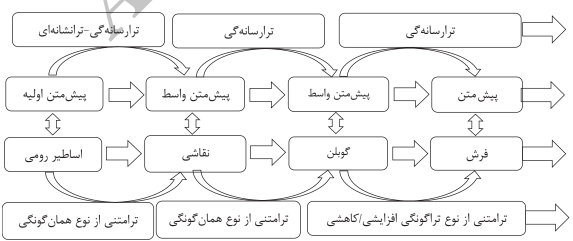
تغییرات ساختاری از یک متن به متن دیگر شدهاست. در هر دو نمونه مورد مطالعهٔ مربوط به فرش کرمان، تمامی تغییرات نسبتبه پیشمتن از نوع فرایند جانشینی است. برای مثال، در نمونه شماره ۱ باتوجهبه وفاداری هنرمند نسبتبه نمونه گوبلن، عناصر گل جانشین اشیا و عناصر فضایی گوبلن شدهاست. اما فرایند همنشینی بر نظام «و…و» دلالتدارد. در نظام همنشینی ارتباط بین عوامل نظام از نوع ترکیبی یا پیوسته است. هرعامل درکنار عامل دیگر قرارمی گیرد و موجب تکمیلشدن آن میشود. در فرایند همنشینی حضور همه عوامل لازم و ضروری است و امکان حذف آنها وجودندارد. سه پیکرهفرشته با نمف جوان و حذف آنها وجودندارد. سه پیکرهفرشته با نمف جوان و بیشمتن رابطهای همنشین دارند لیکن در نمونهشماره ۲، بیشمتن رابطهای همنشین دارند لیکن در نمونهشماره ۲، افزون بر تغییرات در اشیا و حذف گلدان، ستون و درخت انگور نوعی تکثر هم در پیکرهها دیدهمیشود.

#### حرکت از انبساط دیداری به انقباض دیداری

در جریات تغییرات در متون مورد مطالعه و جریان روابط ترامتنی بینافرهنگی، نوعی انبساط و انقباض دیداری قابل مشاهده است. انقباض یا فشردگی عناصر بصری در هر دو نمونه از قالی کرمان دیدهمیشود درحالی که پیش متن آنها از زمینهای منبسطتر و گستردهتر تشکیل شدهاست. همچنین، انبساط و انقباض دیداری در تراکم فضایی بین هر سه نمونه دیدهمیشود.

# تغییرات در ریتم، فضا، نور و رنگ

در جریان روابط بینافرهنگی و ایجاد گفتمانهای مربوط به فرهنگ خودی، تغییراتی در مؤلفهها و متغیرهای نظام دیداری روی دادهاست که این تغییرات درجهت افزایش



تصویر ۸. الگوی تجسمی روابط بینافرهنگی درجریان روابط بینامتنی(نگارندگان).

ریتم، تراکم فضا و تغییرات رنگ در بیشمتنها و یا متون مربوط به فرهنگ خودی است. نوع نورپردازی نیز از پیشمتن گوبلن به فرش کرمان به طور قابل توجهی تغییر کرده است. حجمپردازی پیکرهها و نوع اجرای ژرفنمایی هم در جریان روابط بینافرهنگی تحولات قابل توجهی را به خود دیده است.

#### تعدد کاد،

بنابر نظام رمزگانی و نحوی فرش، تغییراتی در کادر و تعداد آنها صورت پذیرفتهاست. بهبیان دیگر، متن گوبلن در انتقال به گفتمان فرش در قاب یا حاشیهای متناسب با نظام فرش قرار گرفتهاست.

# تحلیل سازوکار روابط بینافرهنگی در نمونههای مورد مطالعه

شاید بتوان اولین مواجهه روابط بینافرهنگی در حوزهفرش کرمان را با سایر فرهنگها از عصر صفوی دانست. در این زمان، بخشهایی از فرشهای دربار هند در کرمان بافتهمی شد. این روابط تنها در سطح تمدنهای شرقی نبوده آن چنان که براساس اسناد باقیمانده از عصر صفوی می توان نشان بسیاری از قالیهای ایرانی را در خانههای مجلل و کاخهای اروپای سدههای ۱۶ و ۱۷ میلادی نیز مشاهده کرد که بی تردید کرمان یکی از مهم ترین مراکز تولید فرش ایران در آن عصر بودهاست (زکریایی کرمانی، ۱۳۹۲). بهبیان سادهتر، نخستین بارقههای ارتباط بینافرهنگی بین نظام گفتمانی فرش کرمان و حوزهفرهنگی اروپا و غرب در عصر صفوی شکلمی گیرد. لیکن این جریان در سده هجدهم میلادی که صنایع اروپایی توسعهیافت و وضعیت معیشتی مردم اروپا بهترشد و درنتیجه تقاضا برای فرش كرمان نيز افزايشيافت، بيشتر بهچشمميخورد. بنابراين می توان شروع یک سپهرنشانهای را در مرزهای فرهنگی ایران و اروپا از عصر صفوی دید که این سپهر در عصر قاجار گسترشمی یابد، در عصر پهلوی به سمت آمریکایی شدن می رود و نهایت، در عصر حاضر این سپهر تبدیل به یک سپهر محدود می شود و تنها سعی در حفظ روابط گذشته دارد که متأسفانه حداقل در جامعه کرمان، روبه نیستی میرود. در جریان روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان، گفته یرداز همواره به دنبال کشف وجوه مشترک است تا گفتگویی دوسویه را بین دو فرهنگ مختلف ایجاد کند. این گفتگو حاصل برقراری نوعی ارتباط بین اذهانی است. البته باید توجهداشت که این گفتگو بین دو فرهنگ ناهمجنس رویمی دهد که ممکن است یکی شرقی و دیگری غربی

باشد و بین فرهنگهایی که ماهیت مشابهی دارند، راحت تر و ساده تر ایجادمی شود. برای نمونه، برقراری ار تباط و تبادل اندیشه و فرهنگ بین دو تمدن ایرانی و چینی یا ایرانی و هندی راحت تر و با پیچیدگی کمتر صورت می پذیرد. بنابراین، منظور از روابط بینافرهنگی در این پژوهش بیشتر معطوف به فرهنگهای ناهمجنسی مانند فرهنگهای شرقی و غربی است؛ فرهنگهایی که گاه نوعی تقابل و تنش بین آنها مشاهده می شود. پیش از ورود به بحث تنشها و تقابلهای فرهنگی بایستی نقش ترجمه به عنوان عاملی مهم در روابط بینافرهنگی بررسی شود و مفهوم ترجمه در نظام گفتمانی فرش کرمان بر پایه مطرح گردد چراکه روابط بینافرهنگی در فرش کرمان بر پایه مطرح گردد چراکه روابط بینافرهنگی در فرش کرمان بر پایه نوعی ترجمه در نظام های گفتمانی مورت می پذیرد.

#### ترجمه از یک سپهرنشانهای به یک سپهرنشانهای دیگر

یکی از موانع قابل توجه در جریان روابط بینافرهنگی بحث زبانهای مختلف و متفاوت است. هرچند ترجمه توانسته بهخوبی امکان این روابط را فراهمسازد اما بهطور کلی تفاوت در زبان می تواند به عنوان یک مانع ارتباطی در گفتگوهای دوطرفه و چندجانبه مطرح باشد. همیشه سطوح همپوشی و زمینههای بده و بستان بین قلمروهای به ظاهر قطبی فرهنگ خودی و دیگری وجود داشتهاست. همین قلمروهای بده و بستان درواقع، قلمروی ترجمهبین فرهنگی است. ترجمه بهمعنای زندگی در مرز بینفرهنگی، به شگفتیهای دیگری نگریستن، آنها را برگرداندن، از آن خود کردن، خودی کردن، راهدادن و در همان حال راهندادن، برقرار کردن ارتباط، پسمیل به اشتراک در رمزگان و فهم متقابل و در همان حال متفاوت باقی ماندن و میل به هویت یابی است که ناشی از کار کرد ایدئولوژیکی فرهنگ است(سجودی، ۱۳۸۸ ب: ۱۴۳). یا کوبسن <sup>۳۱</sup>سه نوع ترجمه درون زبانی، بینازبانی و بینانشانهای را برمیشمارد(همان: ۱۴۳)که گفتمانهای فرهنگ خودی از هر سه نوع ترجمه یادشده در نظام گفتمانی فرش کرمان، بهرهمی گیرند.

نکتهقابل توجه در نظامهای نشانهشناسی دیداری وسعت و گستردگی دامنه آنهاست. به عبارت دیگر، نظامهای دیداری به راحتی می توانند مرزهای تمدنها و فرهنگها را طی کرده و خوانش متون دیداری را برای تمامی فرهنگها مقدورسازند. البته بایدگفت که شناخت نظامها و فرایندهای نشانهای و فرهنگی خوانش را دقیق تر و فرایندهای تولید معنا و معناکاویها را همسوتر می کند. با تبادل گفتمانهای فرهنگی با ماهیت دیداری اصولاً زمینه روابط بینافرهنگی نیز فراهم تر می شود. ایدهها، آمالها و تصورات یک فرهنگ

هنگام انتقال نه بهصورت مستقیم بلکه بهشکلی ترجمهشده منتقل می شود. شایان یادآوری است که ترجمه تنها به معنای برگردان متن یا گفتمان یک نظام زبانی به یک نظام زبانی دیگر نیست بلکه این فرایند می تواند در هر نظام نشانهای بهویژه نظامهای نشانهای دیداری و تصویری نیز اتفاقافتد. در هر دو گفتمان مورد مطالعه در این بخش، نوعی ترجمه تصویری روی داده است. بهبیان دیگر، جریان گذار از یک سپهرنشانهای غیرخودی به یک سپهرنشانهای خودی، موجب معنادار شدن نشانه- معناها شدهاست و این جریان می تواند در یک فرایند گفتمانی رخدهد. در نظریه سپهرنشانهای، مرزهایی تعریف شدهاست که بهصورت فیلترهایی زبانهای بیرون از سپهرهای نشانهای را متمایزمی کنند. گاه ممکن است یک سپهرنشانهای بسته باشد. بستهبودن ۳۲یک سپهرنشانهای خود را در آنجا نشان می دهد که نه می تواند با متونی از جنس نشانه دیگر ۳۳و نه با نا-متنها ۳۴ ارتباط داشته باشد. برای آن که این متون به چشم یک سپهرنشانهای مفروض واقعی برسند، باید آنها را به یکی از زبانهای فضای درونی آن سپهر ترجمه کرد. بدین معنا که باید آنها را نشانه گذاری ۲۵ کرد. بههمین دلیل نقاط مرزی یک سپهرنشانهای را می توان به گیرندههای حسی تشبیه کرد که محرکهای بیرونی را به زبان سیستم عصبی آدمی را ترجمهمی کند یا می توان آن را با بلوکهای ترجمه مقایسه کرد که با یک فضای نشانهای منطبق می شوند؛ فضایی که برای آن غریب و نامأنوس است (اسیمو، ۲۰۰۸). در این جریان ترجمهدیداری، نوعی رابطه بینافرهنگی رخمی دهد که این رابطه در محل اتصال دو سپهرنشانهای مختلف(خودی/غیرخودی) اتفاق افتادهاست. بهعبارت دیگر، نشانهمعناهای غریب برای دو فرهنگ مختلف، در این دو متن و پیشمتنهای آنها با قرارگیری در فرایند ترجمه برای هر دو فرهنگ خودی/دیگری معنادار میشوند. این كنش، برخلاف ترجمههاى نظام كلامي كه متن ترجمهشده قابل رمز گشایی برای مخاطب فرهنگ مبدأ نیست، در نظام گفتمانی فرش کرمان، متن یا متون ترجمهشده برای هر دو فرهنگ خودی/دیگری معنادار است. این همان گستردگی و بازبودن گفتمانهای دیداری است که مرزهای گسترهمعنایی و رمز گشایی تصویری را توسعه دادهاست و جریان معناکاوی را بسیار متنوعتر و سیال تر می کند.

# فرایندهای تنشی و پایگاه ارزشی در جریان گفتمان بینافرهنگی

افقهای میدان گفتمانی در این تحلیل نشانه- معناشناختی یک جریان ارتباط بین فرهنگی است؛ مرکز عمل گفتمانی

همین بعد را نشانه گرفتهاست. در جریان روابط بینافرهنگی حوزهمطالعاتی فرش کرمان، فرایند تنشی مهمترین فرایندی است که در این گفتمان صورتمی گیرد. وضعیت تنشی، وضعیتی است که در آن بجای تضاد بین عناصر رابطهای کمینهای یا بیشینهای شکلمی گیرد(شعیری،۱۳۹۰: ۱۳۸). بنابر دادههای نشانهمعناشناختی نوین، در روابط معنایی دیگر نمی توان تنها بر تقابلهای قطبی و تثبیت شدهای مانند سیاه/ سفید، خوب/بد، تیره/روشن و امثال آنها تکیه کرد. براساس فرایند تنشی گفتمان، نوعی رابطه نوسانی نیز بین عناصر نظام نشانهای وجوددارد که روابط تقابلی را پیچیدهمی کند (شعیری و وفایی،۱۳۸۸: ۳۹). به عبارت دیگر معنا تنها زاییده تقابلها نیست بلکه زاییده تغییر معنای نخست بهمعنای دوم است. در جریان گفتمان، فرایند تنشی از جایگاه ویژهای برخوردار است زیرا در فرایند تنشی عاملی با بنیانهای حسی-ادراکی در تعامل با دنیا قرارمی گیرد. بر اثر این تعامل، دو گونه عاطفی و شناختی در رابطه با یکدیگر واقعمی شوند و فرایند تنشی شكلمي گيرد كه ارزشساز است. بنابراين مي توان تعامل تنشی را بهمنزله پایگاه ارزشهای معنایی دانست (همان: ۴۰). در جریان فرایند بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان، فرهنگ نشانهای خودی با فرهنگنشانهای غیرخودی براساس یک جریان حسی-ادراکی تعامل دارد. در این جریان بین حضور عاطفیتنها فرهنگ خودم و اوج حضورشناختی دیدن فرهنگ دیگری، ارزشی بانام روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شکل می گیرد. در هر صورت هدف از فرایند تنشی در گفتمان، ایجاد رابطه بین عناصر نشانه-معنایی به گونه ای متفاوت از گونههای تقابلی است. در این گونه روابط بهجای تقابل صفر و صد، یک جریان نوسانی بین صفر تا صد درنظر گرفتهمی شود. برای نشان دادن طیف نوسان تقابل در فرایند تنشی از طرحواره تنشی استفادهمیشود. طرح واره تنشی در گفتمان، دارای دو بعد فشاره ای (قبض) و گسترهای (بسط) است که بعد فشارهای همان بعد عاطفی است که حساسیت بالایی دارد و گستره، همان بعد هوشمند گفتمان است که موجب گشایش، تعدد و فاصله میشود. تعامل بین این دو بعد یا آدمی را بهسوی فشار عاطفی هدایتمی کند که در این صورت تنش در بالاترین میزان قرارمی گیرد و یا او را با گستره شناختی مواجه می کند که در این حالت، با افت تنش عاطفی و گستردگی شناختی روبهرومی شود (شعیری، ۱۳۸۵: ۳۴).

براساس نظریه ویور $^{77}$ ، روابط بینافرهنگی به کنش متقابل انسانها از فرهنگهای گوناگون مربوطمیشود. این کنش متقابل، هم در سطح میانفردی و هم در سطح ملی صورتمی پذیرد. هنگامی که افراد از فرهنگهای متفاوت

77

باهم ارتباط برقرارمی کنند، روابط آنان می تواند آکنده از فشار و بى اعتمادى و غيرمفيد باشد (Fischer, 1994: 14). لوتمان در الگوی روابط بینافرهنگی، پنج مرحله را شناسایی کرد که برمبنای آن جریان ارتباطی بین دو فرهنگ از یک وضعیت فشارهای بهسمت گسترهای یا حرکت از قبض به بسط گفتمانی در حرکت است. در تحولات یادشده، در الگوی ارتباطی بینافرهنگی لوتمان یک فرایند تنشی ایجادمی شود که این فرایند منجر به تحولاتی در نظامهای ارزشی این گفتمانها می گردد.

از منظر تحلیل گفتمان، نشانهها بهتنهایی و بیرون از گفتمان هیچ جایگاه و هویتی ندارند و تنها وقتی در جریان گفتمان و برابر سایر نشانهها قرارمی گیرند، قابل تعریف هستند. بنابراین در نشانهشناسی فرهنگ بایستی نشانهها را در بستر تعاملات نظامهای گفتمانی بررسی کرد(هاتفی، ۱۳۸۸: ۱۶۴). در شکل گیری جریان بینافرهنگی در فرش کرمان و معناکاوی آن در عصر حاضر همواره فرایند تنشی بهعنوان مهمترین رکن عمل می کند بدین معنا که در شروع جریان ورود عناصر نشانه-معنایی فرهنگ غیرخودی به فرهنگ خودی، نوعی تنش در بالاترین میزان فشاره وجوددارد. با شکل گیری جریان بینافرهنگی و ایجاد ارتباط بین دو فرهنگ دیداری خودی و دیگری به صورت نوسانی از تقابلهای فشارهای بهسمت تعاملهای شناختی حرکتدارد که بالاترین میزان گسترهای و شناخت، پذیرش هر دو فرهنگ در قالب یک نظام گفتمانی است که موجب می شود گفتمان ها و معناهای جدید برای هر دو فرهنگ آشناشود و یک نظام ارزشی جدید شکل بگیرد. نظامی که از تابع فراارزشهای جدید استخراجشده، از گفتمان بینافرهنگی است.

حال که چگونگی فرایند تنشی در نظام گفتمانی فرش کرمان مطرحشد، لازم است تا اولین مواجهه با روابط بینافرهنگی گونهشناسی شود. همانطور که گفتهشد، نخستین مواجهه دو فرهنگ نامتجانس می تواند نوعی فشاره عاطفی منجر به اوج گیری تنش را ایجاد کند. به طور کلی در این مواجهه، چهار رویکرد را می توان مشاهده کرد. رویکرد اول، تقابل قطبی با اصالت فرهنگ خودی و نفی دیگری نامیدهمی شود. در این رویکرد، گفته پرداز خود را صاحب فرهنگ و دیگری را بدوی، بی فرهنگ و فاقد ارزش می داند. در این تقابل یا برخورد، همواره نوعی عدم عدالت مطرح است. به عبارت دیگر، یکی خود را بر دیگری برترمی داند. این برتر دانستن خود تا جایی ادامهمي يابد كه بُعد تعاملي گفتمان حاكم بين أنها به نوعي تقابل، اوج گیری تنش یا حتی برخورد بدل می شود. در این صورت، می توان مواضع زیر را در آنها دید.

نخست اینکه در جریان برخورد بین فرهنگهایی که مى توانند روابط بينافرهنگى ايجاد كنند، نوعى تفاوت ذاتى در هویتها ساختهمیشود که این هویتها می توانند قومی، مذهبی، نژادی، جنسی و امثال آنها باشد. دوم اینکه، سازو کاری بین این هویتها بهوجود می آید که با تأیید خود مجبور به نفی دیگری می گردد. به عبارت دیگر اصالت را به خود می دهد و بقیه را ناروا می داند. سوم، تفکر به قیاس نایذیری می رسد بدین معنا که هویت خودی را آن قدر منحصر به فرد میبیند که اصلاً آن را قابل مقایسه با دیگران نمی داند و یا به گونهای استدلال می کند که با دیگران فرق دارد و اصلاً قیاس او با سایرین منطقاً درست نیست. برای نمونه می توان به نظریهبرخورد تمدنهای هانتینگتون ۳۷ اشارهنمود که او نیز هرگونه قیاس را میان تمدنهای هشتگانه یادشده منتفیمی داند (معینی علمداری، ۱۳۸۰: ۴). چهارم اینکه، چنین تفکرهایی براین باورند که این هویتهای متفاوت هیچ ارتباطی با یکدیگر ندارند و آنها ذاتاً در تضاد و دشمنی با یکدیگرند. این طرز تلقی تا آنجا پیشمی رود که برقراری هرگونه گفت و شنودی را میان هویتهای مذکور غیرممکن میسازد(همان: ۵). برمبنای این رویکرد، تنها باید از نمایهها و نشانه- معناهای دیداری فرش خود استفاده کرد و نباید اجازهورود گفتمانهای غیرایرانی را به حوزهفرش خود داد. هر فرهنگ غیرایرانی باید فرش ایرانی را با فرهنگ کهن و غنی ایرانی بخواهد چراکه خواست و نیازهای فرهنگی دیگران برای مردمان این سرزمین اهمیتی ندارد. این مواجهه می تواند به افزایش تنش و ایجاد فشارههای عاطفی در جریان گفتمان بینافرهنگی منجرشود. به عبارتی، تکمعنایی در این نوع از گفتمانها موجب انسداد گفتمانی در ارتباطات بینافرهنگی است زیرا خود را اصل همه چیز میداند و دیگری را هیچ میانگارد. ورود فرهنگ دیگری به سپهر گفتمانی فرهنگ خودی، موجب تنزل فرهنگ خودی و شاید هم انحراف آن شود. چنین رویکردی تلاش در ثبات و ایستایی فرهنگ نشانهای خود دارد و هر گونه سیالیت، تغییر و تحول را نفی می کند. انسداد گفتمانی در این رویکرد سبب انزوا و کاهش گسترهفرهنگ خودی می شود.

رویکرد دوم را می توان رویکرد تقابل قطبی با اصالت فرهنگ دیگری و نفی خودی نامنهاد. در این رویکرد، گفته پرداز فرهنگ دیگری را دارای ارزشها و آرمانهای والا میبیند و فرهنگ خود را بدوی و ابتدایی میانگارد بنابراین، استفاده از تمامی مظاهر فرهنگ دیگری را نهتنها مجاز بلکه لازم و ضروری هم میداند. در جریان گفتمانهایی با این رویکرد، همواره راه برای ورود بی حد و مرز نشانه -معناهای فرهنگ دیگری وجوددارد و تا اندازهای پیشمی رود که همه چیز فرهنگ دیگری می شود و فرهنگ خودی هیچ می گردد. در این رویکرد، فرهنگ بیگانه به عنوان فرهنگ برتر شناخته می شود و پذیرش فرهنگ برتر، موجب دستیابی به آرمانها و آرزوها می شود. همچنین در این نوع رویکرد، روابط بینافرهنگی اتفاق نمی افتد بلکه استعمار فرهنگی روی می دهد. در نظام گفتمانی فرش کرمان نیز، این رویکرد می تواند موجب شکل گیری استعمار نشانه ای از سوی فرهنگهای غیر خودی شود. نقد این گونه از جریانهای فرهنگی می تواند در قالب نقد پسالستعماری صورت پذیرد. در این گونه روابط یک طرفه، اید تولوژی و قدرت در یک سویه کردن جریان گفتمان بسیار مؤثرند.

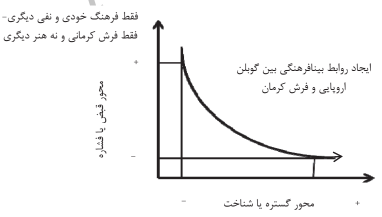
رویکرد سوم را می توان نفی فرهنگ خودی و نفی فرهنگ دیگری دانست. این حالت بسیار غیرمنطقی و احتمالاً بیانگر نوعی بیماری روانی است زیرا نه خود را قبول دارد و نه دیگری را میپذیرد. این رویکرد نه به تعامل میانجامد و نه خواستار روابط بینافرهنگی است. اما رویکرد چهارم را میتوان رویکرد تعامل بین فرهنگ خودی و دیگری بهشمارآورد. در این رویکرد هیچ برتری بین فرهنگ خودی و دیگری وجودندارد و جریان بینافرهنگی بهصورت یک گفتمان دوطرفه و منطقی بین دو فرهنگ صورتمیپذیرد. بیشترین روابط و پویایی گفتمان بینافرهنگی هم در این رویکرد اتفاق میافتد. همان طور که مشاهده شد، جریان روابط در فرایند گفتمان کاملاً نوسانی و حرکت از حدود فشاره عاطفی بهسمت بالاترین میزان تعاملات بینافرهنگی که همان حدود گسترهای است، انجاممی شود (تصویر ۹). هر دو نمونهمورد مطالعه از طرحوارهفرایندی افت یا تنزل تنشی برخوردارند؛ در جریان گفتمان بینافرهنگی این دو گفتمان، حرکت از یک نظام فشارهای عاطفی به یک نظام گسترهای شناختی در نوسان است اما گفتمان مطرحشده در نمونهشماره۲،

> ایجاد تعامل و روابط بینافرهنگی-شکل گیری سپهر جدید فرهنگی و نشانهای- ظهور ژانری با عنوان قالیهای تصویری- گستره دامنه و میدان گفتمانی

افت تنش بیشتری دارد زیرا این گفتمان، روابط بینافرهنگی را در گستردهترین شکل ممکن نشانمیدهد. گفته پرداز تنها به ترجمه اقتباسی از گفتمان گوبلن اکتفانکرده بلکه یک گفتگوی دوسویه را بین نظام فرهنگ دیداری شرق و غرب ایجاد کردهاست. این گفتمان، یک برجستگی و یک ناپیوستاری در هر دو نظام فرهنگی شرق و غرب تلقی می شود. افت تنش و گسترش تعاملات بینافرهنگی در این دو گفتمان تااندازهای است که این دو گفتمان هم متعلق به فرهنگ خودی و هم متعلق به فرهنگ غیر خودی می شوند. همچنین این دو گفتمان نه متعلق به فرهنگ خودی و نه متعلق به فرهنگ دیگری است. این سیالیت و قطعی نبودن معنا که در جریان روابط بینافرهنگی نظام فرش کرمان و نظام گوبلن فرانسه اتفاق افتاده تنها می تواند از طریق یک فرایند گفتمانی معنا پیداکند. اکنون، نکتهمهمی که در این رابطه وجوددارد، مسألههويت و جريان جداسازي هويت خودي و دیگری در فرایند روابط بینافرهنگی است.

# هویت در جریان روابط بینافرهنگی نظام گفتمانی فرش کرمان

هویت را می توان یکی از مهم ترین مسائل چالش برانگیز در جریان روابط بینافرهنگی دانست که در نظام گفتمانی فرش بهویژه فرش کرمان شایسته توجهی بیشتر است. هویت، سرچشمه معناسازی برای افراد است و پدیدههایی مانند نام، فرهنگ، زبان و امثال آنهامی توانند برای انسان هویت ایجاد کنند. در این باره lسپیوlک l معتقد است که هویت عبارت از یک متن و یک هزار توی اجتماعی و نشانه شناختی است که بی نهایت حواشی دارد و فرد را راهی به همه این حواشی نیست که هویت ها نظامهایی اجتماعی – نشانه شناختی هستند است که هویتها نظامهایی اجتماعی – نشانه شناختی هستند که بین اجزای نظام همستگی ایجادمی کنند که اساس

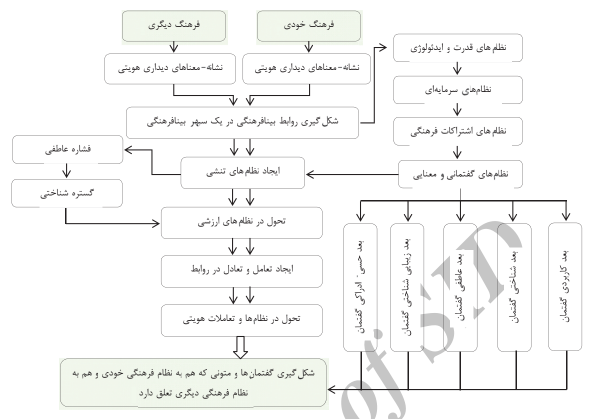


تصویر ۹. نمودار بعد تنشی در جریان روابط بینافرهنگي گوبلن و فرش کرمان(نگارندگان).

آنها بر نوعی تقابلسازی استوار شدهاست. در جریان هویت، شوشگر خویشتن را می شناسد و معناسازی می کند. این معنا برمبنای شاخصهها و مؤلفههای اجتماعی شکل می گیرد و از ساير معناهاي اجتماعي متمايزمي شود. (Castell, 1998:22) مسأله هویت زمانی معنامی یابد که غیریت نیز باشد. زمانی ایرانی یا کرمانی بودن معنادارد که غیرایرانی یا غیر کرمانی نيز وجود داشتهباشد. بهعبارت سادهتر، هويت زماني معنادار است که دیگری نیز حضور داشتهباشد. دریدا ۴۰ این تمایزسازی را ذاتی تفکری غربی میداند. به عقیدهوی، تمامى انديشه غربي برميناي ايجاد جفتهاي متقابل شكل گرفتهاست(Powell,1997:25). شکل گیری هویت با نوعی روند مرکزیت بخشی و هم گرایی تفاوت ها روی می دهد. در این فرایند، مجموعهای پیچیده از روابط جای خود را به هویتی ساده می دهد. این هویت ساده با فراگذاشتن از چندگونگی نمادها و هویتهای فرعی یک هویت مستقل در معیاری بزرگتر را ایجادمی کند(معینی علمداری، ۱۳۸۰: ۱۱۷). البته باید درنظرداشت که هویت را می توان در میدانهای گفتمانی متفاوت نیز تعریف کرد. دراین باره می توان از هویت فردی و جمعی یادکرد. هویت تنها هویت فردی نیست بلکه مسأله هویت می تواند در قالب جمع نیز مطرح شود. فرد، هم هویت فردی خود را حفظمی کند و هم خود را به هویت جمعی متصل می کند. هویت فردی می تواند موجب تمایز یک فرد از فرد دیگر شود اما هویت جمعی موجب تعلق یک فرد به گروهی خاص و یا جغرافیایی خاص می شود. در اینجا دو مفهوم هویت ملی و فرهنگی هم پا به میان می گذارد که این دو نیز باهم متفاوتند. ملتها را مرزهای سیاسی و جغرافیایی متمایزمی کند اما هویتهای فرهنگی فاقد مرزهای مشخص هستند که پدیدههایی پیوستاری بهشمارمی روند (سجودی، ۱۳۸۸ الف: ۱۳۴).

هویت، تنها پدیدهای انسان شناختی و جامعه شناختی نیست بلکه می توان آن را پدیدهای نشانه – معناشناختی نیز دانست زیرا اولاً در فرد و یا گروه متجلی می شود و ثانیاً، کنشگر با بروز قسمتی از گونههای نشانهای، در صدد برقراری ارتباط یا تقابل برمی آید و با برقراری رابطه به تفهیم معنایی از خود می پردازد (شعیری و وفایی،۱۳۸۸: ۷۵). مسأله هویت در نظامهای هنری به ویژه فرش همواره با ظهور عواملی همراه است که سعی در بروز هویت خود یا کسب هویت جدید دارند. بنابراین گفتمان، تنها تلاش در حفظ هویت ندارد بلکه تغییر هویت و کسب هویت جدید می تواند در گفتمان هم محقق شود.

همان گونه که بیان شد در جریان روابط بینافرهنگی، حفظ هویتهای فردی، اجتماعی و بهویژه فرهنگی لازم و ضروری است. اگر در فرایند روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش یکی از طرفین احساس کند و یا به قطعیت برسد که هویتش در جریان روابط دچار آسیبشده، جریان گفتمان بهسمت یکسویگی و تکمعنایی حرکتمیکند. هویت خودی تنها با وجود دیگری شکلمی گیرد اما اگر تمایزات همگی به تشابهات بدل شوند، دیگر هویتی وجودندارد. دیگر نمی توان ادعای تعامل داشت و نمی توان از روابط دوطرفه صحبت کرد. اگر در جریان گفتمان بینافرهنگی در نظام فرش یک طرف گفتگو خود را برتر از دیگری بداند، درجهت حذف هویت دیگری حرکتمیکند و تماماً هویت خود را میخواهد. باید پذیرفت که «تمایز و تشابه عمل، ارتباط را به عملی معنی دار تبدیل می کند » (سجودی،۱۳۸۸ الف: ۱۳۹) و در جریان این گونه از گفتمانها تمایزات و تشابهات در کنش ارتباطی حائز اهمیت است و چند رگهبودن را در نظام نشانهای فرش کرمان نشانمی دهد، چند رگهگی که نشان از نوعی تعامل در گفتگوی بین فرهنگی و حفظ هویت فرهنگی دوطرف است. هریک از دوطرف فرهنگ خودی و دیگری، در جریان روابط دارای هویت خاص خود هستند که این هویتها نشانههایی بیرونی دارند. براساس همین نشانهها، یکی ایرانی- کرمانی و دیگری اروپایی-فرانسوی یا یکی فرش و دیگری گوبلن خواندهمیشود. در این باره، ف*لوش (۱۹۹۵) بر*این باور است که هویت مستقیماً با فرایند یا روابط همنشینی زنجیرهای جهت دار ار تباطمی یابد. هویت، عناصر منفصل و جداافتاده را در زنجیرهای جهتدار جمع کرده و نوعی اتصال گفتمانی میسازد که از مجموع این عناصر، هویت شکل می گیرد. گاه در جریان ارتباطی هویت چالشهایی مانند تقابلها وجوددارد که در این زمان نوعی تنش بهجای نظامیافتگی ساختهمی شود. ورود قدرتها و یا ایدئولوژیهای برتریطلب در جریان روابط بینافرهنگی که یکی را بر دیگری برترمیکند، میتواند در تشدید تنش گفتمانی مؤثرافتد. ایجاد تنش در جریان ارتباط اجتنابنایذیر است و نمی توان آن را انکار کرد اما تنش باید درجهت زنجیره همنشینی هویت گفتمان بهسمت تعامل دوطرفه حرکت کند. در گفتمانهای بینافرهنگی در نظام فرش کرمان دوگونه هویت خودی و دیگری در قالب یک متن به تعامل گفتمانی رسیدهاند بهطوری که خوانش فرهنگهای خودی و دیگری در دو حوزه فرهنگ ایرانی و اروپایی معنادار است و در هر دو بافت فرهنگی، این تعامل نشانهای و گفتمانی شکل گرفتهاست.



تصویر ۱۰. سازوکار روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان(نگارندگان).

#### نتيجهگيري

روابط بینافرهنگی می تواند به عنوان یکی از موضوعات مهم در مطالعات فرششناسی مطرحشود. فرش در عصر حاضر تنها به مثابه یک شیء کاربردی برای کفپوش مطرح نیست بلکه با یک فرایند نشانهای بسیار پویا مواجه است که معنای فرش را در تعاملات هنری از یک شیء کاربردی به یک ارزش رسانهای – هنری تغییر داده است؛ ارزشهایی که در جریان نظامهای گفتمانی مرتب درحال تغییر و تحول اند و با تحولات خود، تحولات معنایی را در قالب گفتمانههای فرش بروزمی دهند. در نظام گفتمانی فرش کرمان به ویژه فرشهای تاریخی آن، نوعی تحولات در حوزه گفتمان طرح و نقش قابل مشاهده است که یکی از ابعاد آن، گونههای تصویری با مضمونهای بینافرهنگی است. فرهنگها چیزهای ایستا و غیرقابل تحولی نیستند بلکه همواره عوامل مختلف بر ماهیت فرهنگها مؤثر است و فرهنگها نیز بر امور جاری تأثیر می گذارند. فرهنگها همواره در تعامل و تقابل با یکدیگر هستند؛ وجود تنش در روابط و تحولات فرهنگی امری لازم و اجتنابناپذیر است و هرگز نمی توان از آن حوری جست اما تنش باید به سمت تحولات و تعاملات مثبت درجهت تعاملات دو طرفه کشانده شود. گاه روابط حرکت باشد. بنابراین تنش گفتمانی در روابط بینافرهنگی باید درجهت تعاملات دو طرفه کشانده شود. گاه روابط دی در کت است و حتی فرهنگ غالب و مغلوب است که در این حال نیز، تنش به سمت رابطه ای دیالکتیک و چند سویه در حرکت است و حتی فرهنگ غالب هم از فرهنگ مغلوب، در این تنش منجر به تعامل، دیالکتیک و چند سویه در حرکت است و حتی فرهنگی است که شدت و حدت آن متغیر است.

فرایند روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان شامل مراحلی است که طی آن متون و گفتمانهای فرهنگهای غیرهمگون وارد یک سپهر نشانهای بینافرهنگی میشوند. در این سپهر، دو گفتمان با یکدیگر تنشهایی دارند. شکل گیری سپهرنشانهای بینافرهنگی تابع نظامهای قدرت و ایدئولوژی، نظام سرمایهای، اشتراکات فرهنگی و نظامهای گفتمانی طرفین ارتباط است. نظامهای گفتمانی خود تابع میدانهای گفتمانی و دارای ابعاد حسی-

ادراکی، عاطفی، زیبایی شناختی و شناختی هستند. در آغاز هر رابطه بینافرهنگی، شکل گیری فرایندهای تنشی اجتناب ناپذیر است اما حاصل این فرایندهای تنشی ایجاد پایگاههای ارزشی و تعاملات بینافرهنگی است (تصویر ۱۰). تعاملاتی که در ابتدا می تواند القایی و یا مرامی – اخلاقی باشد اما به مرور جریان تعاملات منطقی تر شده و تعاملات هم ترازی و رخدادی به عنوان مهم ترین تعاملات فرایندهای بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش کرمان پا به عرصه وجود می گذارند.

بنابر بررسیهای انجامشده یافتههای پژوهش حاضر بیانگر آن است که روش نشانه- معناشناسی گفتمان می تواند به عنوان یک روش علمی در تحلیل روابط بینافرهنگی در نظام گفتمانی فرش مناطق مختلف ایران استفاده شود و مطالعات گفتمانی هم در حوزه مطالعات فرش شناسی موجب ایجاد تحولات پویا و سیال در حوزه معنا و معناکاوی شود. از همین رو، این رویکرد پژوهشی قادر است با بهره گیری از ظرفیتهای فرایندهای نشانه ای انسداد گفتمانی و معنایی در حوزه ی نشانه- معناشناسی فرش جلوگیری کند.

#### پینوشت

- 1- United Nation Conference in Trade and Development (UNCTAD)
- 2- Media
- 3-Intercultural communication
- 4- Genre

۵- شایان یادآوری است که این پژوهش در دست چاپ است

- 6- Prosser
- 7-Discursive Practices
- 8-Habermas
- 9-Lotman and Uspenski
- 10- Tartu School
- 11- Gobelin
- 12- Jules Romain
- 13- Les Sujets de la Fable
- 14- Alexandre Ubelesqui(1649-1718)
- 15- The Dance of a Nymph and a Satyr
- 16- Beaux-Arts, Arras, France

Nymph -۱۷ نمفها در اسطورهشناسی یونان، خدایان طبیعی فرعی مؤنث هستند که بهطور معمول با یک مکان خاص و یا تغییرات سطح زمین دراثر حوادث ارتباطدارند. برخلاف خدایان، نمفها بیشتر بهعنوان تحریک کننده و روح دهنده به طبیعت شناخته می شوند. این ایزد بانوان فرعی معمولاً به صورت دوشیزگان زیبا و جوان و آمادهٔ به ازدواج که علاقه زیادی به رقص و آواز دارند، نشان داده می شوند. یونانیان باستان براین باور بودند که این دوشیزگان در کوهها، باغها و چشمهها و رودخانهها، همچنین در جنگلها و درهها و غارهای خنک ساکن هستند. با این وجود، این ایزد بانوان هرگز با مرگ حاصل از کهولت نمی میرند بلکه قادرند اگر با یک ایزد ازدواج کنند فرزندی کاملاً جاودان را به دنیا بیاورند. لیکن آنها، خودشان لزوماً جاودانه نیستند و می توانند به شکلهای مختلف تسلیم مرگ شوند.(Nymph,2012)

18- «veneri foelici satir i et nympha vicini rv ris vota soluunt»

۱۹ - برای اطلاع بیشتر از مفهوم این واژه به (شعیری، ۱۳۸۵: ۱۸۸) مراجعهشود.

- 20- Apóllōn (Ἀπόλλων)
- 21- Vertumnus
- 22- Pomona

- 23- Dionysus
- 24- Pan
- 25- Paein (πάειν)
- 26- Satyrs
- 27- Marsias (Μαρσύας)
- 28- John Pinsent

۲۹- جهت اطلاع بیشتر از مفهوم این واژه به (شعیری، ۱۳۸۸: ۱۱-۱۵) مراجعه شود.

- 30- Gérard Genette
- 31- Roman Jakobson
- 32- Closeness
- 33- Heterosemiotic texts
- 34- N on-texts
- 35- Semiotize
- 36- Weaver
- 37- Samuel P. Huntington
- 38- Spivak
- 39- Castelles
- 40- Jacques Derrida
- 41- Flusch

#### منابع و مآخذ

- اسیمو، برونو.(۲۰۰۸). **لوتمان و ترجمه پذیری**، وبسایت لوگوس، http://courses.logos.it/FA/1\_29.html (بازیابی شده در تاریخ ۲۵دی ۱۳۹۰).
  - پینسنت، جان.(۱۳۸۰). **شناخت اساطیر یونان**، ترجمه باجلان فرخی، تهران: اساطیر.
- دورانت، ویل.(۱۳۷۸). **تاریخ تمدن، یونان باستان،** ترجمه امیرحسین آریانپور و همکاران، ویراستار محمود مصاحب، تهران: علمی و فرهنگی.
- ر صی، حسین. (۱۳۷۷). ارتباطات میان فرهنگی (تاریخ، مفاهیم و جایگاه)، م**جله پژوهشی دانشگاه امام صادق**(ع)، (۶ و ۷)، (۶ و ۲)، ۱۶۶ –۱۳۵۵.
  - زکریایی کرمانی، ایمان.(در حال چاپ). فرش دارالامان کرمان در عصر قاجار، تهران: فرهنگستان هنر.
    - سجودی، فرزان.(۱۳۸۸الف). **نشانهشناسی: نظریه و عمل**، تهران: علم.
- - شعیری، حمیدرضا.(۱۳۸۵). تحلیل نشانه-معناشناختی گفتمان، تهران: سمت.
- - شعیری، حمیدرضا و وفایی، ترانه.(۱۳۸۸). راهی به نشانه معناشناسی سیال، تهران: علمی و فرهنگی.
- فخاری، رامین.(۱۳۹۱).آپ**ولون(فبوس) خدای موسیقی و هنر**، پایگاه اطلاعاتی تاریخ ما. /۱۳۹۱).آپ**ولون(فبوس) خدای موسیقی و هنر**، پایگاه اطلاعاتی تاریخ ما. /۱۳۹۱). *ancient/greece/8274*.
- معینی علمداری، جهانگیر.(۱۳۸۰). **موانع نشانه شناختی گفتگوی تمدنها**، تهران: مرکز بینالمللی گفتگوی تمدنها و هرمس.
  - ملول، غلامعلی.(۱۳۸۴). **بهارستان: دریچهای به قالی ایران**، تهران: زرین و سیمین.

- مولانا، حمید.(۱۳۷۶). گذر از نوگرایی، مترجم یونس شکرخواه، تهران: مرکز مطالعات و تحقیقات رسانهها.
  - نامورمطلق، بهمن.(۱۳۹۰). در آمدی بر بینامتنیت: نظریهها و کاربردها، تهران: سخن.
- نامورمطلق، بهمن و کنگرانی، منیژه.(۱۳۸۸). از تحلیل بینامتنی تا تحلیل بیناگفتمانی، پژوهشنامه فرهنگستان هند، (۱۲)، ۹۴-۷۳.
- هاتفی، محمد.(۱۳۸۸). بررسی و تحلیل نشانه -معناشناختی رابطه متن کلامی و تصویر در متون ادبی، رساله دکتری زبان و ادبیات فارسی، بهراهنمایی حمیدرضا شعیری و حسینعلی قبادی، تهران: دانشگاه تربیتمدرس.
  - همیلتون، ادیت.(۱۳۸۳). **سیری در اساطیر یونان و رم**، ترجمه عبدالحسین شریفیان، تهران: اساطیر.
- Brown, E.L. (1977). The Divine Name 'Pan'. **Transactions of the American Philological Association.** (107), 57–61.
- (1981). The Lycidas of Theocritus Idyll 7. **Harvard Studies in Classical Philology.** 93. 59–100
- Castells, M. (1998). The Rise of the Network Society. Oxford: Basil Blackwell.
- Fischer, N. L. (1994). Forward. In Gary R. Weaver (ed), Culture, Communication and Conflict: Readings in Intercultural Relations. Needham Heights, MA: Simon and Schuster Custom Publishing. XIII-XIV.
- Gentilcore, R. (1995). The Landscape of Desire: The Tale of Pomona and Vertumnus in Ovid's 'Metamorphoses'. **Phoenix** 49(2), 110-120.
- Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative Action. 1, Boston: Beacon Press.
- Haider, J. & Rodrigues, L. (1995). Power and Ideology in Different Discourse Practices. In Anital Wenden and Christina Schaffner (eds), Language and Peace. Dartmouth: Alder Shot.
- Kaufmann, R. L. (1990). The other in Question. In Tullio Maranho (ed), The Interpretation of Dialogue. Chicago: The University of Chicago Press.
- Lotman, Y. (2001). Universe of the Mind: A Semiotic Theory of Culture. (intro: Umberto Eco).
  New York: I.B.Tauris & Co Ltd.
- Lotman, Y. (2010). Culture and Explosion. (ed: Marina Grishakova). (trans: Wilma Clark).
  Berlin: Walter de Gruyter
- Lotman, Y. & Uspenski, B.A. (1971). On the Semiotic Mechanism of Culture, New Literary History, 9(2), 211-232.
- Powell, J. (1997). **Derrida for Beginner**. New York: Writers and Readers Publishing.
- Prosser, M.H. (1978). Intercultural Communication Theory and Research: An Overview of the Major Constructs. In B.D. Ruben (ed.), Communication Yearbook 2. New Brunswick, NJ: Transaction. 335-343.
- Samovar, L. A. & Richard, E. P. (2012). Communication between Cultures. Boston: Wadsworth.
- Spivak, G. (1993). Foundations and Cultural Studies. In Hugh Silverman(ed), **Questioning** Foundations: Truth, Subjectivity, Culture. London: Routledge.
- Standen E. A. & Arnold. J. (1996). The Comte de Toulouse's "Months of Lucas" Gobelins Tapestries: Sixteenth-Century Designs with Eighteenth-Century Additions. Metropolitan Museum Journal. 31, 59-79.
- http://en.wikipedia.org/wiki/Nymph (access date: 8/6/2012).

Received: 2012/07/03 Accepted: 2012/11/28

# The Semiotic Analysis of Intercultural Relations Mechanism in Discursive System of Kerman Carpets

Iman Zakariaee Kermani\* Hamidreza Shairi\*\* Farzan Sojoodi\*\*\*

#### **Abstract**

Today, change of attitude to carpet studies is seriously felt because such area is experiencing changes in its value system. Carpet has changed from a purely functional object into a significant and multi-dimensional medium. Discursive system of Kerman's carpet with its brilliant history can be considered as one of the most important centers for the production of discourse and meaning in Persian carpet system. Discursive system in Kerman's carpet has several dimensions in which intercultural process can be considered as one of the active discursive fields. A number of Kerman's Qajar carpets belonging to pictorial genre display deep intertextual relations with French pictorial tapestries. These carpets depict mythic narrative in the form of visual texts by a translating process based on visual system. These visual translations can imply the deep meanings of intercultural relations in a discursive action.

Using semiotic approach and comparative analysis method, this research aims to answer the following main questions: which mechanism does intercultural relations process in discursive studies of Kerman's carpet follow and which discursive elements can be effective in semiotic analysis of the intercultural relations process?

By studying intercultural relations in two kinds of visual texts of Kerman's carpet and French tapestry, this article has tried to show intercultural relations mechanism in different media and cultures. In order to achieve this overall purpose, meaning or meanings that are searchable in the communication process will be evaluated.

**Keywords:** discursive system of Kerman's carpet, intercultural relations, semiotics, cultural interaction, identity, French tapestry

<sup>\*</sup> PhD of Art Research, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*</sup> Associate Professor, Humanities Faculty, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

<sup>\*\*\*</sup> Associate Professor, Dramatic Arts Faculty, Art University of Tehran, Iran