پذیرش مقاله: ۹۲/۳/۲۰

# واکاوی نگاره و انگاره انسان- گاو بالدار در تخت جمشید و کاخ خرساباد

فريبا فرزانفر\*

# چكىدە

نقشمایه انسان- گاو بالدار، نقشی تأمل برانگیز است که نمونههای فراوانی از آن در آسیای غربی وجوددارد. در ارتباط با این نقشمایه در تخت جمشید، عموماً تنها به این نکته پرداخته شدهاست که براساس تشابه ظاهری، شاید متأثر از نمونه خرسابادی باشد. اما در پژوهش حاضر تلاش بر آن است تا به تطبیق ظاهر نقش مایه بسندهنشود و کارکرد و ماهیت نقش مایه در دو مکان یادشده نیز، مورد مقایسه قرارگیرد.

بنابر آنچه در بالا بیانشد، اکنون پرسش این است که مضمون اولیه و پایه نقش مایه که عموماً ماهیت خود را حفظمی کند، چه بودهاست و وام گیری نقش مایه در تمدن های آشور و هخامنشی با چه تغییراتی در مضامین ثانویه همراه بودهاست. دراین راستا هدف اصلی این پژوهش هم، شناخت ماهیت و کارکرد انسان- گاو بالدار در تمدنهای آشور و هخامنشی است. بدینمنظور، تطبیق نقش یادشده در کاخ خرساباد و تخت جمشید انتخاب شدهاست. برای همین، روشی سه مرحلهای بهطور مجزا برای بررسی دو بنا اعمال شدهاست. این مراحل یا لایهها باعنوانهای دادههای تصویری، دادههای فرهنگی و تاریخی و واکاوی نگاره و انگاره، مشخص شدهاند. پس از واکاوی نگاره و انگاره در دو مکان، میان آنها براساس تشابهات و تمایزات تطبیق صورتمی گیرد.

یس از بررسیهای انجامشده چنین بهدستآمد که انسان- گاوهای بالدار حافظ نمادهای حیات هستند. آنها در خرساباد حافظ جان شاه، برترین نماد حامی حیات و در تخت جمشید، حافظ برکتاند. همچنین، انسان - گاوهای بالدار درگاهها، منزلتی والاتر از جایگاه شاهنشاهی دارند. ضمن اینکه در محدوده معابد، نیازی به حفاظت توسط این موجود نیست. انسان- گاو بالدارهای آشوری با سه جفت شاخ از نمونه دو جفت شاخی، قدرتمندترهستند که موجودات نیمهالهی و کاهن اعظم در خرساباد آنها را همراهیمی کنند.

**کلیدواژگان:** تطبیق فرم و نقش، انسان- گاو بالدار، خرساباد، تختجمشید.

<sup>\*</sup> دانشجوی کارشناسی ارشد، دانشکده هنر، دانشگاه سمنان.

#### مقدمه

انسان-گاو بالدار، موجودی تلفیقی است که مجسمههای آن در کاخهای آسیای غربی باستان وجوددارد. پیکرههای عظیم انسان-گاو بالدار بیشتر به عنوان نگهبان مکان برای جلوگیری از ورود نیروهای شرّ مطرحمی شوند. اما در تختجمشید برخلاف نمونههای آشوری، اشخاص هنگام خروج روبروی پیکرههای عظیم انسان-گاو بالدار درگاه قرارمی گیرند. بنابراین، در پژوهش حاضر برای درک علت این نحوه قرارگیری، تطبیق میان یک نمونه آشوری با نمونه هخامنشی انتخاب شده است.

انسان – گاو بالدار در آثاری بسیار قدیمی تر نیز، مشاهده می شود. اولین شمایل از انسان – گاو بالدار، از ابلا است که پیشینه آن به نیمه اول هزاره دوم قبل از میلاد می رسد. لیکن ازنظر معنایی با شمایل نگاری انسان – گاو بالدار آشور متفاوت است. نقش یادشده در دورههای اولیه بیشتر گاو آسمانی دانسته می شود که به دست گیل گمش و انکیدو گاو آسمانی دانسته می شود که به دست گیل گمش و انکیدو ظاهر شد که مربوط به دوره تیگلات پیلسر اول (۹۶۷–۹۳۵ق.م.) و نواحی کاخ قدیمی آشور است. این نوع انسان – گاو بالدار در کاخ اصلی نیمرود، خرساباد و نینوا دیده شده است سنت استفاده از این انسان – گاوهای بالدار عظیم بعد از سنت استفاده از این انسان – گاوهای بالدار عظیم بعد از میوط آشوریها در دوره خشایار شارش (۹۴۸ – ۴۶۵ ق.م.) از مقوط آمپراطوری هخامنشی هم این نقش دیگر به صورت پیکره سنگی عظیم هخامنشی هم این نقش دیگر به صورت پیکره سنگی عظیم ساخته نشد (Ritter, 2010: 3).

در پژوهشها بیشتر به ظاهر نقوش توجهمی شود لیکن باید از ظاهر تصویر گذشت و در لایههای عمیق باطن آن تأمل کرد. چراکه با ورود به این حیطه و کار مداوم روی آن، روز به روز می توان شناخت این باطن را عمیق تر و خطاها را کمتر کرد.

هنر، بخشی از تاریخ اندیشهها است که با تحلیل آثار گذشتگان می توان به ساختار سیاسی، فرهنگی و مذهبی حاکم بر جامعه آنان پیبرد و می توان اصالت و هویت یک قوم را نمایان ساخت.

بنابر آنچه بیانشد، در پژوهش حاضر تلاش برآن است تا نقش انسان-گاو بالدار در چارچوب نظامهای دلالتی معطوف بیان و تحلیلشود. بدین ترتیب، با مطالعه تطبیقی نقش یادشده در دو کاخ خرساباد و تختجمشید می توان به شناخت عمیقی از نقش انسان-گاو بالدار در تمدن آشور نو و هخامنشی و متعاقب آن به بخشی از تفکر و فرهنگ آنها پیبرد. درراستای این روند، نیاز است با پیشینه تحقیقاتی که در این زمینه انجامشد، آشنا شد و روشی برای این پژوهش

اختیار کرد تا بتوان به تفسیر قابل اعتمادی از نقش مایه حاضر دستیافت.

## پیشینه پژوهش

برای تحقیق و تفحص در نقوش رازآلود باستانی نیاز به شناخت اساطیر و متون آن دوران است. ازاینرو در زمینه اساطیر آشور، می توان از پژوهشهای ژیران و همکاران (۱۳۸۲) باعنوان "اساطیر آشور و بابل" و بلک و گرین (۱۳۸۳) باعنوان "فرهنگنامه خدایان، دیوان و نمادهای بینالنهرین باستان" یادکرد. ژیران و همکاران، کارکرد این موجود را باتوجهبه اساطیر و مکتوبات برجای مانده استخراج کردهاند. آنها انسان اساطیر و مکتوبات برجای مانده استخراج کردهاند. آنها انسان نیروهای اهریمنی معرفی می کنند. بلک و گرین هم در فرهنگ نامه یادشده در ارتباط با نقش انسان –گاو بالدار بیشتر به بیان پیشینه نقش پرداخته و نظری قاطع درباره ماهیت آن نداده اند.

شایان یادآوری است که در ارتباط با موجودات اسطورهای ایران بهترین راهکار، جستجو در متونی مانند وندیداد و اوستا است چراکه تاحدی میتوان با کمک آنها به تفکر و فرهنگ دوره هخامنشیان نزدیکشد.

رایتر<sup>7</sup>(۲۰۱۰) نیز، مقالهای اختصاصی در ارتباط با نقش مایه انسان – گاو بالدار نوشته است. این مقاله شمایل نگاری نقش این انسان – گاو بالدار است که نگارنده در آن نام دقیق این موجودات ایستاده بر درگاهها را آلادلامو معرفی می کند. بااین همه، هیچ یک از پژوهش های انجامشده درباره یگانگی یا تغییر ماهیت این نقش مایه در طول زمان نپرداخته اند.

# روش تحقيق

موضوع تحقیق حاضر، مطالعه تطبیقی فرم و نقش است که سیر حرکت از فرم به محتوا را دنبال می کند (ذکر گو، ۱۳۸۱: ۱۶۹). درواقع این پژوهش، تحقیقی توسعهای است که به روش توصیفی-تحلیلی نگاشته شده است. جمعآوری اطلاعات آن هم به شیوه اسنادی براساس مطالعه کتابخانهای و شیوه میدانی است. روش نمونه گیری نیز، غیراحتمالی- انتخابی است.

در مقاله پیشرو، برای واکاوی نگاره و انگاره در هر کاخ روشی سه مرحلهای یا بهعبارت صحیحتر، سه لایهای تدوین شده که بهقرار زیر است.

مرحله نخست، مطالعه و بررسی دادههای تصویری است. در این بخش، موقعیت ساختمان، محل قرارگیری نقش، توصیف نقش و ارتباطات آن مورد توجه قرارمی گیرد. به عبارتی این مبحث، دربردارنده ویژگیهای قابل مشاهده است. در توصیف نقش، ویژگیهایی همچون ظواهر فیزیکی، لباس،

ترکیببندی، رنگ، صفات و یا حالات مهم است. ارتباطات نیز، توجه به اشخاص، موجودات، اعداد، گیاهان و یا عناصر تزئینی است که در منابع تصویری با نقش مربوطاند.

در مرحله دوم، دادههای فرهنگی و تاریخی مرتبط، مطالعهمی شود. این مرحله، بررسی روابط تمثالها با هر نوع اطلاعاتی است که از منابع نوشتاری و یافتههای تاریخی بهدستمی آید. این موارد دربردارنده اطلاعاتی ازقبیل ادبیات، اسطوره، مذهب، علم، زندگی اجتماعی، سیاسی و اقتصادی است. در این مبحث، نوشتهای اندک روی یک کتیبه نیز ممکن است اطلاعات مفیدی را برای کمک به تحلیل ارائهدهد. مرحله سوم که باعنوان واکاوی نگاره و انگاره مشخص شده است، تفکر مرتبط با نقش را تحلیل می کند که در این شده است، تفکر مرتبط با نقش را تحلیل می کند که در این

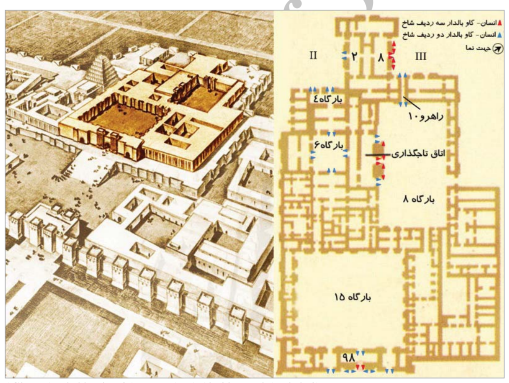
پیشبرد، تحلیل صورت نیز لازم و مؤثر است. از آنجاکه این نقوش باستانی به مکان وابستگیدارند، شناخت کارکرد

و ماهیت مکان نیز مهم است. بنابر این در این مرحله با

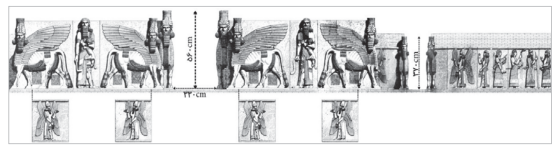
پشتوانه دو مرحله قبل و با درنظر گرفتن ماهیت و کار کرد مکان تلاش می شود تا ماهیت و کار کرد نقش مشخص شود. پس از اینکه نقش انسان – گاو بالدار به طور جداگانه در این سه مرحله بررسی شد، تطبیق میان آنها صورت می گیرد. در تطبیق در دو بخش تشابهات و تمایزات شکل می گیرد. در نتیجهٔ این تفکیک، تمایزات و تشابهات موجود در فرهنگ نتیجهٔ این تفکیک، تمایزات و تشابهات موجود در فرهنگ انتخاب شده برای مقاله حاضر، در کنار شواهد تصویری و متون مرتبط با نگاره، به مقتضیات نقوش آسیای غربی باستان نیز توجه شده است. بدین روی، برای در ک بینش باستان نیز توجه شده است. بدین روی، برای در ک بینش سازندگان آن آثار این روش مناسب است.

# واکاوی نگاره و انگاره انسان -گاو بالدار کاخ خرساباد

دادههای تصویری: کاخ خرساباد(۲۱۷–۲۰۵ ق.م.) در ارگی در بخش شمالی شهر دور –ساروکین(خرساباد) قراردارد



تصوير ۱. بخشي از ارگ خرساباد همراه پلان كاخ (Glynn, 1994: 44 - Plate 35; Parrot, 1961: 10; Olmstead, 1960: 278



تصوير ۲. بازسازي بخشي از تزئين متقارن ديوار جنوبغربي بارگاه ۸ به اتاق جلوس كاخ خرساباد (Loud, 1936: Fig 45; Ragozin, 1894: 284).

(رو، ۱۳۶۹: ۱۳۶۹ ۳۰۳)، (تصویر ۱). موجودی تلفیقی از بدن گاو نر، صورت انسان و بال عقاب در در گاههای مهم کاخ و ارگ خرساباد وجود داشتهاست. تعداد این پیکرهها در دروازههای کاخ، بیست و چهار جفت بودهاست(Ragozinz, 1894: 285). هریک از این پیکرههای عظیم از یک قطعه سنگ است که حجاری شدهاند. چهره آن، صورت مردی ریشدار با چشمانی رسا و ابروهای ضخیم با بینی برجسته است که با لبهای نازک، دهان مهربانی بر آن نقش شدهاست (تصویر ۲). این نقشمایه دارای ریش بلند است که موهای آنها روی شانههایشان افتادهاست. قسمت فوقانی تاج با نواری از گل و ردیفی از پر یا فرمی شبیه کاج تزئین شدهاست. در دو طرف تاج آنها، دو ردیف و گاه سه ردیف شاخ قراردارد. این گاوها، پنج پا دارند. چنان که وقتی از روبهرو نگریستهمی شوند، بهنظرمی رسد که ایستاده است و وقتی از پهلو به آن نگریسته شود، بهنظرمی رسد که در حال راه رفتن است. از شانه ها، بال دو ردیفی یک پرنده شکاری درآمدهاست. انحنای بالای پشت، سینه، شکم و کفل را فرمهای موی فردار پوشاندهاست. دم خیلی دراز آن نیز، در انتها فردار میشود. دنباله ریش آنها در دروازههای کاخ طبق بقایا و بازسازیها، در چهار دستهٔ بافته با انتهای حلزونی است<sup>۳</sup>. باقی ریش روی صورت نیز متشکل از فرمهای حلزونی شکل است. سر انسانی آن گوشهای گاو و مزین به گوشواره تصویرشدهاست.

در کتیبهای در دو سطح بین پاهای عقبی آنها، حاکم بهواسطه ذکر فضیلتهایش ستودهشده و درادامه، بر هر کسی که دنبال صدمهزدن به عمارت باشد، نفرین شدهاست (Castor, 1390).

انسان-گاوهای بالدار در کاخ خرساباد بیشتر در مجاورت شخصی بالدار با کلاه شاخدار، مردی شیر بهدست، عقاب-انسان بالدار و شخصی گل بهدست با پیشانی بند نیلوفر آبی هستند.



تصویر ۳. حجاری روی دیوار شمالغربی بارگاه ۸، صحنه ناوگان دریایی، دوره سارگون دوم، موزه لوور (Parrot, 1961: 40).

سمت راست دیوار شمال غربی بارگاه هشت صحنهای از یک ناوگان دریایی که الوارهایی را جابهجامی کنند، مشاهده می شود (تصویر ۳). در این تخته سنگ، تصویر انسان – گاو بالدار بیز دیده می شود. در صحنه یادشده انسان – گاو بالدار از پهلو، در حال راه رفتن با چهار پا تصویر شده است. ویلیام استیونسون اسمیت این صحنه را این گونه توصیف می کند: «شخاصی کنده هایی را به پائین کوه حمل می کنند، در کشتی می گذارند ... در این میان گاو بالدار و انسان – گاو بالدار و دو روح با دم ماهی میان مارها، خرچنگها، لاک پشتها و ماهی ها پراکنده می باشند. در اینجا آشکارا متوجه کمک نیکوکارانه پراکنده می باشند. در اینجا آشکارا متوجه کمک نیکوکارانه (Smith, 1965: 121).

دادههای فرهنگی و تاریخی: آشوریها مردمانی مذهبی بودند. آنان معتقد به مذهب چندخدایی بودند. در آشور، فرشتگان پایگاهی پائین تر از ایزدان داشتند لیکن در سرشت و برخی از ویژگیهای آنان شریکبودند. آنان به دو گروه نیک و بد بخش بندی می شوند که حتی بیشتر از ایزدان در زندگانی روزمره آدمیان نقش دارند. فرشتگان نیک، شدو نا لاماسو نام داشتند که از افراد دربرابر نیروهای اهریمنی دفاع می کردند (ژیران و همکاران، ۱۳۸۲: ۹۲).

ریشه لاماسوی اکدی از لامای سومری است (1:Ritter, 2010). واژه سومری لاما به ربالنوع مؤنث محافظ نیکوکاری اشاره می نماید که ظاهرش به شکل انسان تصویر می شده است. در مجموع این ربالنوع، هویتی ناشناخته داشت. ربالنوع مذکر مربوطه هم الد و شیدوی اکدی، نامیده می شد.

در هنر سومر نو، بابلی کهن، کاسی و بابل نو، این الههها که معمولاً عبادت کنندگان را به حضور ربالنوعهای مهم معرفی می کنند، دامن بلند و بیشتر چینداری به پا دارند و یک یا هر دو دست خود را به نشان تضرع و التماس نزد خدای اصلی، بالابردهاند. به نظرمی رسد که بعدها الدلامو ' برای مشخص کردن گاوی بالدار و عظیمالجثه همراه با سر انسان به کار رفته است که از دروازههای کاخها و معابد آشوری، نگهداری می کردند (بلک و همکاران، ۱۳۸۳: ۱۹۰۹ و ۱۹۱). نام الادلامو اگر که خوانش صحیحی از نشانههای نیخی "'ALAD. LAMMA.MEŠH" باشد، به طور انحصاری در کتیبه های ساختمان های هم دوره آشور نو و توصیف محافظان دروازه های بیان شده است. این لفظ برای انسان – شیر بالدار و همچنین انسان – گاو بالدار به کار رفته است ( قته است ( آ

شدو یا لاماسو واسطه اظهار بندگی انسان و خدا بود. آنان مواهب ایزدی را برای انسان فرومی فرستادند. شمایل آنان را بر دروازههای پرستش گاهها به گونه ورزای ۱٬ بالدار

با سر انسانی نقش می کردند. البته وظیفه آنان تنها آن نبود که به نگهبانی حصارها فرازایستند، او را در خیابانها و در نبردها تعقیب می کردند؛ «زیرا هر که بی ایزد می زید، چون در خیابان گامبردارد، سردرد چون دستاری به سراغش می آید.» این بدان روی بود که آدمیان همیشه در معرض نیروهای

این بدانروی بود که آدمیان همیشه در معرض نیروهای اهریمنی بودند؛ نیروهایی که در قالب دیوان شرور ظاهرمی شدند. اینان در وهله نخست ارواح مردگان بودند که مراسم تدفین نداشته اند یا در برخی از آئینهای ویژه تشییع آنان، کاهلی ورزیده بودند. پس با آزار زندگان، انتقام خویش را می گرفتند. بااین همه مطمئنا آنان با پیشکش کردن خوراک تدفین ۱٬۰ یا ساغری آب، خشنودمی شدند. البته دیوان مشکوک دیگری ساغری آب، خشنودمی شدند. البته دیوان مشکوک دیگری نیز بودند که باید آنها را شناخت. این اجنه شرور از جهان زیرین ۱٬۰ صادرمی شدند، یا از زرداب انا ۱٬۰ تجلی می یافتند و آنان را به کارهای جنایت بار وامی داشتند، میان خانواده ها نفاق می انداختند و جنایت با را در می بردند. آنان به راستی با باد برخیزنده ای که روشنای روز را به ظلمت می افکند، قابل قیاس اند. راهی برای خشنودکردن آنها نبود چراکه پذیرای نماز و نیایش برای خشنودکردن آنها نبود چراکه پذیرای نماز و نیایش نبودند (ژیران و همکاران، ۱۳۸۲: ۹۲).

واکاوی نگاره و انگاره: از متون آشوری چنین برمی آید که انسان - گاو بالدار موجودی الهی است که نگهبان در حصارها و محافظ همراه آدمیان دربرابر نیروهای شرور است. این نتایج از تصاویر و نقوش نیز در کمی شود.

این نقش مایه، گاه با سه ردیف شاخ و گاه با دو ردیف شاخ تصویر شده است. با توجه به باز سازی ها و بقایا، ظاهراً نمونه های سه ردیف شاخی در ابعادی بزرگ تر از نمونه های دو ردیف شاخی است. در سه ورودی؛ ورودی ارگ به کاخ، ورودی اتاق جلوس و ورودی محدوده خصوصی کاخ در محوطه سه، تجمع و فراوانی انسان – گاوهای بالدار را می توان دید. در نتیجه، این سه ورودی از اهمیت بالایی بر خور داراست. نمونه های سه شاخی در این سه ورودی مهم و حساس، حضور دارند. بنابراین، می توان مهم تر و قوی تربودن سه جفت شاخی ها استدلال کرد.

بررسی همراهان انسان-گاو بالدار نیز می تواند به شناخت بهتر این موجود کمک کند. انسان-گاو بالدار در ورودی اصلی کاخ و ورودی اتاق جلوس، همراه مردی دیدهمی شود که توله شیری در دست چپ و یک سلاح در دست راست دارد. این مرد، پادشاه اسطورهای گیل گمش است Olmstead, این مرد، پادشاه ۱۹60: 274; Jastrow,1915: 404; Parrot, 1961: گیل گمش، شاه پهلوان مطرحی است که قسمتی از دنیای اسطوره ها به او اختصاص دارد که ماهیتی نیمه خدایی

برای وی قائل می شوند (مجید زاده، ۱۳۷۹: ۳۲۲). تصویر گیل گمش قدرت و محبوبیت یک شاه را یاد آوری می کند. بنابر این تصویر، بر توان قدرت یک پادشاه تأکید می شود و تأیید و همراهی گیل گمش با سار گون نیز القامی شود.

از دیگر همراهان انسان-گاو بالدار، شخص بالدار است. این موجود در دست چپش دَلوی و در دست راستش فرمی مخروطی شکل دارد. ممکن است آنچه در دستان شخص بالدار قراردارد، برای خشنودی ارواح مرده انتقام جو باشد. همان گونه که گفته شد، یکی از دو گروهی که فرشتگان نیک یا لاماسو وظیفه حفاظت دربرابر آنان را دارند، ارواح ناراضی هستند که می توان آنان را با خوراک تدفین یا ساغری آب خشنود کرد. درنتیجه این فرضیه مطرحمی شود که این اشخاص بالدار بههمین منظور بیشتر همراه انسان-گاوهای بالدار هستند و سطل آنها برخلاف آنچه برخی آن را حاوی روغن مقدس میدانند، دربردارنده آب است. زیرا یکی دیگر از وابستههای این اشخاص بالدار درخت مقدس است که به ظاهر وظیفه آبدادن به آن را نیز برعهدهدارد. همچنین از نوشتههای منابع مکتوب هم پیداست که فرم مخروطی و سطل دستان او به تطهیر مربوطمی شدند چراکه آنها بهترتیب به بندودو ۱۵(دلو) و مولیلو ۱٬ (تطهیر کننده)، معروف بودند و مناسک تطهیر هم شامل آبیاشی بودهاست(بلک و گرین، ۱۳۸۳: ۸۳ و ۲۵۳). بنابراین باوجود انسان-گاوهای بالدار از ورود نیروهای شر، جلوگیری و در حد امکان توسط اشخاص بالدار راضی و خرسندمی شوند. عابرین هم به دست اشخاص بالدار تطهيرمي شدند.

عقاب-انسان بالدار، همراه دیگر این موجود نیز با دلو و مخروط است. او هم برای تطهیر و اطعام ارواح حضوردارد. یکی دیگر از همراهان انسان-گاو بالدار شخصی با پیشانی بند نیلوفرهای آبی است. وی در یک دست گل دارد و دست دیگرش را به نشانه احترام بالابرده و یا گاه بزی را گرفته است. این شخص هیچ مشخصه ماورایی بودن ندارد و درباره هویت این شخص هیچ مشخصی وجودندارد. در خرساباد نمی توان به شباهت چهره ها استناد کرد چراکه «تصاویر شلمانصر سوم، آشور نصیر پال دوم و سارگون دوم نیز شبیه و غیرقابل تشخیص می باشند» (Parrot, 1961: 13). ازین رو، بنابر جایگاه این شخص در نقش ها ممکن است وی کاهن اعظم باشد که همراه موجودات نیمه الهی با پوشش مشابه آنها

قابل توجه است که این چهار شخصیت، لباسهایی مشابه هم دارند. پیراهن شاه و همراهانش تا مچ پا است لیکن اینها دامنی تا زانو دارند که بیشتر اوقات با شالی بلند یک پای آنها تا مچ پوشاندهمی شود. این نوع پوشش برای مقامات

بلندپایه، کاهنان، کاتبان، موسیقیدانان(روبارت، ۱۳۸۱: ۲۷) و موجودات تلفیقی نیک، با بدن انسان بودهاست<sup>۱۷</sup>.

کاخ خرساباد، چهار ورودی دارد (Glynn, 1994: 19). تنها ورودی آن که انسان-گاو بالدار ندارد، کنار معابد است. ورودیهای معابد خرساباد نیز انسان-گاو بالدار ندارند. این امر بیانگر این مطلب است که در محدوده خدایان نیازی به حفاظت و برکتبخشی انسان-گاو بالدار نیست. با مشاهده فراوان شدن آلادلاموها در مسیر رسیدن به شاه، می توان نتیجه گرفت که آنها حافظ جان شاه که بر ترین نماد حامی حیات است، هستند.

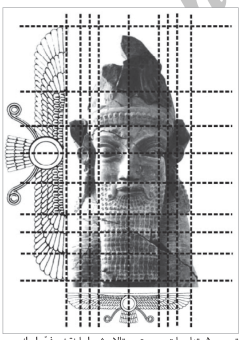
گوردن لود ۱٬۰۰۰ جتلاف ارتفاع در سنگهای دیوار شمال غربی بارگاه ۸ را علتی برای بیان والا تربودن شاه بیان می کند. در این دیوار، شیب به گونه ای است که تخته سنگ عظیمی که نقش شاه و وزیر اعظم بر آن قراردارد، بالاتر از سنگهایی است که ملازمان آنها روی آن نقش شده اند (40: 1936, 1936). که ملازمان آنها روی آن نقش شده اند (40: 40: 1936) از سطح قرارگیری شاه جای دارد. لیکن به ظاهر این تغییر سطوح برای شیب مورد نیاز در معماری بنا بوده است. زیرا در راهرو ۱۰، هدیه آورندگان در سطحی بالاتر از انسان – گاو بالدار و هدایت کننده آشوری قرارگرفته اند. در نتیجه، اختلاف ارتفاع قرارگیری سنگها را نمی توان دلیلی بر والایی آنها قلمداد کرد. البته طبق ادبیات آنها «شاخها از هزاره سوم ق.م، قلمداد کرد. البته طبق ادبیات آنها «شاخها از هزاره سوم ق.م، بالدار، جایگاهی والاتر از شاه داشته است.

تصویر ۴. گاو بالدار سر انسان درگاه شرقی تالار ورودی (نگارنده).

# واکاوی نگاره و انگاره انسان-گاو بالدار تختجمشید

دادههای تصویری: صفه عظیم تختجمشید در مرودشت واقع شده که مشرف به کوه رحمت است (گیرشمن و هر تسفلد، ۱۳۷۹: ۴). در تختجمشید انسان – گاو بالدار در دو طرف دروازه بزرگ، به سمت تالار صدستون قراردارد (تصویر ۴). (Schmidt, 1939: 2) همچنین، روی ستونهای تالار سه دروازه (2: 1939) او یک ردیف از دو ردیف هشت ستونی ایوان تالار صدستون جای گرفته است (پایگاه میراث جهانی پارسه پاسار گاد، ۱۳۹۱)، (تصویر ۵).

انسان-گاو بالدار تختجمشید، از چندین قطعهسنگ حجاری شده تشکیل یافتهاست. ارتفاع آنها در ورودی حدود ۱۱۰ سانتی متر (Ritter, 2010: 3) و ارتفاع انسان-گاو بالدار سرستون حدود ۱۱۰ سانتی متر است(کاتالوگ موزه ایران باستان، ۱۳۹۱). چهره آن صورت مردی ریشدار است که باستان، ۱۳۹۱). چهره آن صورت مردی ریشدار است که سیمایی باوقار دارد و ریش مجعد آن آرایشی خاص شده که این آرایش در انسان-گاو بالدار خرساباد نیز مشاهده می شود و موهای آن هم روی شانه ها افتاده است. گوشهای گاوی آنها نیز گوشواره دارند. گوشواره این انسان-گاو بالدار همچون تاجی که سه ردیف شاخ در دو طرف آن است، دارد. بر لبه تاجی که سه ردیف شاخ در دو طرف آن است، دارد. بر لبه بالای کلاه، یک ردیف گل نیلوفر و بر بالای آن صفی از درختان کشیده قراردارد. گلهای گردن و تاج در پیکرههای ورودی دوازده پر است. تاج و گوش و گوشواره این موجود مانند تاج و گوش و گوشواره این موجود مانند تاج و گوش و گوشواره این موجود مانند تاج و گوش و گوشواره دیگر موجودات تلفیقی نیک



تصویر ۵. تناسبات سرستون تالار شورا با نقش فرّه ایرانی (افهمی،۱۳۸۵: ۴۸۵).

تختجمشید است. بافتی که روی سینه را تزئین کرده، به اشکال پرمانندی همچون فرمهای نوار بالایی تاج شباهتدارد. بالها از پشت کتف و از میانه تنه شروعمی شود. بال آنها از سه ردیف پر تشکیل شده که دارای انحنایی به سمت بالا است. تنه این موجود، گاو نری با چهار پا است که دو پای جلو آن در حالت ایستاده و دو پای عقبی آن در حالت راهرفتن حجاری شده است.

در بعضی سرستونها، نیمه انسان-گاو بالدار بهصورت مضاعف، پشت بههم قرار گرفته و تیرکهای سقف بر پشت آنها سوار بودهاست. از آنجاکه نیمه این موجود تا قسمت کتف است، بال آن تصویرنشده لیکن تصویر پرهای روی سینه دلیلی بر بالداربودن آنها است. گلهای گردن آنها در اشکال هشت پر و دوازده پر و گلهای تاج دوازده پر است. ریش انسان-گاو بالدار ورودی، در چهار ردیف بافتهٔ مواج با انتهایی پیچشدار است. دُم آنها در ورودی نیز بههمین صورت در چهار ردیف است اما در سرستونها ریش آن در سه ردیف ترسیم شدهاست.

در تختجمشید جدا از انسان-گاوهای بالدار ورودی و سرستون، نمونهای بهشکل سرستونها با ارتفاعی حدود چهل سانتیمتر و ابعادی کوچک وجوددارد که احتمالاً بهصورت تزئینی داخل کاخ قرار داشتهاست.

دادههای فرهنگی و تاریخی: آئین هخامنشیان شکلی قدیم از آئین آریایی هند و ایرانی بوده که در عهد داریوش با رواج و انتشار دین زرتشتی بهشکل اوستای متأخر، از آن گرفته شده است (دادور و مبینی، ۱۳۸۶: ۳۳).

در اساطیر ایران چنین بیانشده که در هفت اقلیم، آدمیان نمی توانستند از ناحیهای به ناحیهای دیگر بروند مگراینکه سوار بر پشت گاو آسمانی سریشوک یا هَدیا باشند. این گاو در آفرینش آدمیان، نُه گونه از آنان را هنگام شهریاری تهمورث بر پشت خود از دریای فراخکرد عبورمی دهد و با رفتن به شش کشور دیگر، آدمیان در آن سرزمینها ساکن می شوند. شش گونه از این مردمان در فونیروس می مانند و از این شش جفت، ایرانیان از جفتی به نام هوشنگ و گوزک هستی می یابند. در جایی دیگر آورده شده: «سه آتش مقدس در پشت گاو اساطیری سریشوک در دوره تهمورث نگهداری می شد. شبی طوفان شدیدی رخداد و آتشها از پشت گاو به دریا افتادند و در آنجا به سوختن ادامه دادند و در دریا به مردمان روشنی بخشیدند. «(هینلز، ۱۳۸۱: ۱۲۷۷ و ۴۵۹).

گوپتشاه ٔ ٔ که نیمی از او انسان و نیمی گاو است، از سریشوک مراقبتمی کند (هینلز، ۱۳۸۱: ۳۱). چراکه در پایان جهان گاو هدیوش (سریشوک) که مقدس و نمادی دیگر از

گاو یکتاآفریده است، بهدست سوشیانس(میترا) کشتهشده و از پیه یا چربیاش شربت جاودانگی حیات برای سالکان راستین تهیهمیشود. سالکان آن را مینوشند و پس از تن پسین و رستاخیز جاویدان میشوند و به گاو یکتاآفریده پیوسته و یکی میشوند.

دیگر موجودی که در داستانهای کهن ایران در آن وجوه انسان، گاو و پرواز دیده می شود، تیشتر است. به موجب باران زاست و برای باراندن بارانِ به هنگام، با دیو خشکی موسوم به اپه اوشه مبارزه می کند. در این مبارزه در ده شب اول تیشتر، ترکیب جسمانی پذیرد. به شکل یک مرد پانزده ساله در خشان با چشمهای روشن، بلندبالا و بسیار نیرومند و توانا در فروغ پرواز می کند. در ده شب دوم، تیشتر به شکل یک گاو زرین شاخ در فروغ پروازمی کند. در ده شب سوم، تیشتر به شکل یک اسبِ سفید زیبا با گوشهای زرین و لگام زرنشان در فروغ پروازمی کند (رضی، ۱۳۷۶: ۱۸۲۰ و ۱۸۶۱). او در برخی منابع به عنوان نگهبان ستارگان معرفی شده است (عفیفی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۴).

**واکاوی نگاره و انگاره**: در رابطه با انسان-گاو بالدار در اساطیر ایران، *هینلز* ۲۰ این گونه بیان *می ک*ند که در افسانهها و روایتهای ایرانی از گاو بالدار ۲۱ نشانی نیست و تنها در نقشهای تختجمشید و دیگر نقشها است که این گاو دیدهمی شود. همچنین، ممکن است این نقشها برگرفته از اساطیر میان رودان و آشور باشند(هینلز، ۱۳۸۱: ۴۵۸). در اساطیر ایران شاید از انسان-گاو بالدار بهطور مشخص نامی برده نشدهاست اما برای واکاوی آن می توان از تحلیل ماهیت موجودات مشابه کمک گرفت. در متون ایران باستان طبق توصیفاتی که درباره سریشوک شده است، او یک گاو پرنده است. سریشوک نیز، نقش محافظ را در اساطیر ایران دارد. سریشوک از سه آتش مقدس نگهداری و محافظت می کند. ضمن اینکه، در پایان جهان، سوشیانس یا میترا او را می کشد که از کشتن او شربت جاودانگی تهیهمی شود. بنابراین، در واکاوی این موجود ترکیبی در اساطیر ایران می توان به این مطلب رسید که ترکیب پیکر گاو و بال با مفاهیم حفاظت و برکت همراه است. موجود دیگری که شباهت به انسان-گاو بالدار در اساطیر ایران دارد، گوپتشاه است. در توصیف آن گفته شده که نیمی از او انسان و نیمی گاو است. گوپتشاه نیز با وظیفه حفاظت همراه است و می توان آن را حافظ برکت بهواسطه حفاظت از سریشوک دانست. تیشتر که شکل شمایلی ثابتی ندارد با هیبتهای گاو و مرد و درحال پرواز توصیفمی شود. او نیز از ویژگی های برکت و حفاظت برخوردار است.

گرچه طبق واکاوی موجودات اسطورهای که تلفیقی از گاو، انسان و پرنده هستند، ارتباط معانی حفاظت و برکت با آنها مشخصشد لیکن در این نقش، دلیلی برای محافظ مکان بودن وجودندارد. در تختجمشید علاوهبر انسان-گاو بالدار، پیکرههای سنگی گاو نیز در درگاهها قراردارد. اشخاص برای رسیدن به تالار صدستون «که خشایارشا برای مراسم اصطلاحاً هدیهآوران تهیه کرد»(توانگر زمین، ۱۳۹۰: ۱۳۹۵، باید از مسیر گاوها و انسان-گاوهای بالدار درگاهها بگذرند. در این مسیر، پس از عبور از برابر یک جفت گاو نظاره گر، در درگاه غربی تالار ورودی، از کنار انسان-گاوهای بالدار درگاه فربی تالار ورودی، از کنار انسان-گاوهای بالدار درگاه شرقی این تالار می گذشتند که صورت آنها رو به محوطه داخلی است. پس از آن، از درگاههای مزین به گاو در دروازه ناتمام و تالار صدستون عبورمی کردند.

تنها دلیلی که این پیکرهها را بهعنوان نگهبانان تخت جمشید میداند، قرارگیری آنها در درگاه است. چنانکه در چغازنبیل نیز مجسمه یک گاو در درگاه شمال شرقی زیگورات جای گرفتهاست (آرشیو موزه ملی، ۱۳۹۱) که آن را بهمنزله نگهبان معرفیمی کند. لیکن کتیبهای که بر پشت این گاو حک شدهاست، می تواند روشنگر علت قراردادن آن را در درگاه مشخص کند. بهدستور *اونتاش گال<sup>۲۲</sup> بر* روی کتیبه نوشتهاند: «من اونتاش گال ... یک گاو نر از گل یخته لعابدار، آنچه شاهان قدیم نکردهاند، من آن را ساختم و در این مکان مقدس قراردادم، برای خدای اینشوشیناک که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد. آن را اهداکردم، تا زندگی طولانی بهدست آورم، تندرستی کسبکنم ... به تبارم واگذارم، بدینمنظور بود که این را ساختم برای خدای اینشوشیناک، خدایی که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد. آن را اهداکردم باشد که خدای اینشوشیناک، خدایی که به این مکان مقدس اقتدار معنوی داد آن را از من چون یک پیشکش بپذیرد»(همان). برطبق این متن، می توان دریافت که هدف از قراردادن گاو در درگاه معبد برای نگهبانی معبد نبودهاست بلکه، پیشکشی برای خداوندگار است تا او نیز به آنان موهبت عطاكند.

همچنین، گاو در فرهنگ ایران باستان ارتباطی با نگهبانی ندارد و تنها نماد بر کت محسوب می شود. از طرفی می توان شاهد این امر بود که در حکومت هخامنشی، یکی از مهم ترین مسائل و دغدغه ها بر کت است. چنانکه در کتیبه ای از داریوش در تخت جمشید، یکی از سه خواسته او از اهورامزدا حاصل خیزی سرزمین همراه با به دور بودن سرزمین از دروغ و دشمن است (لوکوک، ۱۳۸۲: ۲۷۲).

بنابر آنچه بیانشد، علت قرار گیری گاوها در تختجمشید می تواند خواستاری برای بر کت از اهورامزدا باشد. بهبیان دیگر

تمنایی برای ورود برکت به سرزمین ایران که تختجمشید سمبل این سرزمین است. ضمناینکه عبارتی را هم که خشایارشا در کتیبه تالار ورودی به کار بردهاست، به لفظ پارسی باستان "دوورثیم ویس دهیوم" است که باید آن را "دروازه همه کشور(سرزمین)" معنی کرد. چراکه واژه "دهیوم" بهمعنی سرزمین و کشور است و نکته مهم آن که، مفرد است و بهمعنی "یک کشور، یک سرزمین" و جمع نیست اما امروزه آن را دروازه ملل می گویند که حقیقتاً ترجمه اصلی این عبارت نیست. معنای واقعی واژه درواقع به هدف اصلی ساخت تختجمشید که نمونهای کوچک از سرزمین پهناور قلمرو هخامنشیان بود، نزدیکتر است. از آنجاکه هم داریوش و هم خشایارشا، بهطور نمادین تختجمشید را یک ایران کوچک می دانستند، خشایارشا دروازه تازهساخت خود را که ورودی تخت جمشید بود، به نام "دروازه همه کشور" یا "دروازه تمام سرزمین پارس" نامید (توانگر زمین، ۹۷:۱۳۹۰

بنابر اینکه گاوهای درگاههای تختجمشید به منزله نگهبان مکان نیستند و انسان-گاوهای بالدار هنگام خروج از کاخ، روبه روی اشخاص قرارمی گیرند؛ انسان-گاو بالدار نیز وظیفه نگهبانی از مکان را ندارد. همچنین از آنجاکه ارتباط انسان-گاو بالدار در واکاوی موجودات مشابه به آن با حفاظت و برکت آشکارشد و باتوجه به مطلب یادشده، این موجود به احتمال نگهبان برکت است. به بیان دیگر، براساس این مطلب که تختجمشید نماد سرزمین هخامنشیان بوده، این موجود سمبلیک هم مسئول حفظ و نگهداری برکت قلمرو هخامنشیان است. حضور این موجود به عنوان سرستون قلمرو هخامنشیان است. حضور این موجود به عنوان سرستون نمایش می دهد.

ابعاد صورت این نقش که صورت شاه است، تنها صورت بین تمامی پیکرهها است که از تناسبات موجود در نقش فرّه ایرانی برای تعیین اجزای خود، به صورت کامل بهرهمی گیرد. در این تناسبات، چشمان شاه معادل دایره مرکزی این نقش و ابعاد صورت و ریش، معادل قطعات این نقش است. ساختار بافتههای مواج ریشهای آن نیز، با نقوش موجود در بالهای فرّه شاهی موجود در کتیبه بیستون تشابه بسیاری دارد. بنابر این، تمامی حمل معنایی موجود بر این بالها را می توان درباره این صورت نیز، صادق دانست (افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۴و ۴۸۸۵). پیچش انتهای سبیل انسان – گاو بالدار و پیچکهای اطراف فرّه هم، شبیه به یکدیگر است (تصویر ۵).

با دقت روی فرمها و نقوش تختجمشید، یکی از قراردادهایی که می توان دریافت، بهره گیری سمبلیک از اعداد است. این اعداد، رموز و اشارات دینی و آئینی در خود دارند. استفاده

سمبلیک از اعداد در آداب و رسومی مانند تدفین یا بستن کمربند آئینی در رسوم زرتشتیان نیز، دیده می شود. در نمونه های هخامنشی، تأکید بر اعداد سه، هشت و دوازده آشکارا قابل درک است. در آئین زرتشتی کمربند را سه بار به نشانه عدد سه اصل اندیشه، گفتار و کردار نیک دور کمر می بستند. عدد دوازده اشاره به دوازده ماه سال دارد (ضیاء طبری، ۱۳۶۹: ۴۸۹). دوازده، نماد دوازده هزار سال تاریخ جهان نیز است (هینلز، ۱۳۸۱: ۵۰۰).

در تمدن آشوری شاهد برتری انسان - گاو بالدار بر شاه، تاج شاخدار آن مطرحشد. اما در حکومت هخامنشی، تاج شاخدار نماد ربالنوعی نیست. زیرا بنابر نوشته هردوت ۲۰ شاخدار نماد ربالنوعی نیست. زیرا بنابر نوشته هردوت ۲۰ هخامنشیان مجسمه و نقش خدای خود را نمیساختند(هرودت، ۲۱۳۳۶: ۲۱۵). حال آنکه در تختجمشید ترتیب بلندی ریش با ترتیب مراتب شخصیتها برابر است (افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۴). بنابر آنچه بیانشد، می توان استدلال کرد که انسان – گاو بالدار بنابر آنچه بیانشد، می توان استدلال کرد که انسان – گاو بالدار ریش سه ردیفی متعلق به ریش پس از انسان – گاو بالدار، ریش سه ردیفی متعلق به شاه، فرهشاهی، انسان – گاو بالدار در سرستونها و بعضی از موجودات تلفیقی نیک است. همچنین بنابر ارتباط بلندی ریش با ترتیب مراتب، انسان – گاو بالدار در گاه تختجمشید ریش با ترتیب مراتب، انسان – گاو بالدار در گاه تختجمشید

تطبیق نقشمایه انسان-گاو بالدار در کاخ خرساباد و تختجمشید

تطبیق براساس تشابهات: ابعاد نقوش انسان-گاو بالدار به نسبت ابعاد انسانی بسیار بزرگ است تا انسان خود را دربرابر آنها، کوچک و ناتوان ببیند.

بسیاری از محققین نقشهای یادشده، هر دو بنا را به طور اجمالی نماد نگهبان معرفی می کنند. با توجه به ادبیات موجود این نظریه منطقی است که می توان آن را تحلیل هم کرد. نگهبانی و حفاظت، نیازمند دو وجه است؛ وجه فیزیکی و هوشی. بهترین نمادی را که برای توان هوشی می توان از نیاد کرد، سر انسانی است که این سر می تواند تمثیلی از سر انسانی فرهیخته همچون یک پادشاه باشد. بالهایی بزرگ شبیه بالهای عقاب با توانایی احاطه و تسلط بر گستره پرواز خود، توان حفاظت فیزیکی بالایی دارد. چراکه بال روی بدن انسان یا حیوان، علامت ایزدی و نماد قدرت محافظت است (هال، ۱۳۹۰: ۳۰). بال آنها برای همراهی نیز به شمارهی رود.

براساس مطالب متون مکتوب، یکی از کارکردهای انسان-گاو بالدار برکتدهی است. بهترین نماد برای برکت در خاور نزدیک گاو است. گاو بهدلیل اهمیت معیشتی که دارد، در گذشته یکی از اصلی ترین ارکان زندگی برای معاش بودهاست.

گاو نر یا ورزا که بهمعنی گاو ورز و کشت است، برای قوم فلاح و زراعی جهت عمل زراعت و شخم و شیار کردن یاور بسیار گرانبها بوده است (پورداوود، ۱۳۷۷: ۱۳۷۳). چنانکه در اساطیر زرتشتیان آسیا آورده شده که گاو، زمین خشکیده نخستین را با شاخهای خود حفرمی کند، به آب می رسد و نهایت، دریاچهها و رودخانهها از آب آن شکل می گیرند (دادور و منصوری، ۱۳۸۵: ۶۲). همچنین در اوستا اولین حیوان، گاو بزرگی به نام "اوگدات" معرفی می شود. آفرینش این گاو سمت راست رودخانه ای اساطیری در ایرانویج صورت می گیرد لیکن طی حملههای اهریمن گاو می میرد. به سبب داشتن طبع طی حملههای اهریمن گاو می میرد. به سبب داشتن طبع گیاه شفابخش از زمین می روید (کریستن سن، ۱۳۸۶: ۱۵). گیاه شفابخش از زمین می روید (کریستن سن، ۱۳۸۶: ۱۵). حضور این گلها و درختان به تصویر برکت بخشی این موجود هم، کمک کرده اند.

با تفاوت حكومتها، نوع تاجها نيز تغييرمي كرد بااينهمه، تاج این موجود با همان شکل آشوری تصویر شدهاست. تاج که همواره مشخصه بلندپایگان بوده، برای انسان-گاوهای بالدار دارای شاخ بودهاست. همچنین جزئیاتی مانند نحوه ارائه موهای فردار بدن و سر آنان به قدری به یکدیگر شباهتدارند که هر پژوهشگری را برآن می دارد تا بیان کند که مدل هخامنشیها دقیقا همین نمونه خرسابادی بودهاست. شواهد تاریخی نیز مؤید این مطلب است. تالار ورودی و انسان-گاوهای بالدار آن در دوره خشایارشا ساخته شدهاست(توانگر زمین، ۱۳۹۰: ۹۶) و فتح شمال عراق در دوره خشایار صورت گرفت (افهمی، ۱۳۸۵: ۱۱۶). بنابراین تصویرها میتوان دریافت که چگونگی آرایش مو و ریش در هر دو تمدن، مشابه هم بودهاست. همچنین، ریش نقشمایه مورد نظر در دو کاخ خرساباد و تختجمشید در چهار ردیف بافته شدهاست. در نقوش هر دو کاخ، شخصیتهایی که ریش بلند دارند، مقامی والا دارند. در تختجمشید میان رتبه و ریش رابطهای مستقیم برقرار است. در خرساباد نیز عالی رتبهها، دارای ریش بلند سه یا چهار ردیفی هستند لیکن باتوجه به ناشناختهبودن هویت برخی اشخاص، نمی توان به قطع نظر داد که ترتیب مراتب با ترتیب بلندی ریش در خرساباد برابر است. بااین وجود، بهاحتمال در خرساباد نیز این فرهنگ تصویری وجود داشتهاست.

این موجود بااینکه سر انسانی دارد اما گوشهای حیوانی مانند گوش گاو دارد. این مسأله در نقوش مشابه قدیمی تر نیز دیده می شود که در هیچ منبعی دلیلی برای این امر پیدانشد. در پژوهش حاضر می توان گوش بزرگ گاو را سمبلی از هوشیاری دانست.

تطبیق براساس تمایزات: آشکار ترین تفاوت در نمونههای این دو مکان، در تعداد پا است. در ادبیات آشوری، درباره موجود پنجپا مطلبی بهدست نیامدهاست. افزونبراین در نقش صحنه ناوگان، این موجود با چهارپا تصویر شدهاست. درنتیجه، معلوممی شود که هویت موجود یادشده در خرساباد نیز، با چهار پا است و تنها بهدلیل تمایل به ارائه همراه با حالت ایستایی و حرکت، از این شیوه نمایش استفاده کردهاند. چنانکه در متون آشوری آمدهاست که وی علاوهبر نگهبانی در گاهها، انسان را در خیابانها نیز، همراهیمی کند.

مورد دیگری که در نقش انسان-گاو بالدار هخامنشی دچار تغییر شدهاست، انحنای بهوجودآمده در بال است. انحنای ایجادشده در بال باعث تلطیف طرحشده و حس تکامل و عروج آن را تشدید کردهاست. همچنین، در هنر هخامنشی تناسبات و تقابل تناسبات از اهمیت بسیاری برخوردار است(افهمی، ۱۳۸۵: ۴۸۵). بنابراین، نظربه فرهنگ بصری هخامنشیان می توان چنین برداشت کرد که منظور از تقابل بال با تاج و سر، حفاظت از تفکر و قدرت فرمانروایی بودهاست.

بال آشوری با دو ردیف پر، به بالی با سه ردیف پر در هنر هخامنشی تبدیل شدهاست. ضمن اینکه در انسان-گاو بالدار خرساباد ردیفهای شاخ روی تاج گاهی دو ردیفی و گاه سه ردیفی است. در تختجمشید همیشه تاجها سه ردیف شاخ دارد که اشاره به سه اصل دین زرتشت است. در خرساباد نیز

چنانکه بیان شد تفاوت در تعداد شاخ، برمبنای میزان قدرت آنها است. در تختجمشید، درون گوشها نیز همیشه به سه بخش تقسیم شدهاست که پذیرش و به گوش جان سپردن سه اصل دین مزدایی را یادآوریمی کند. گلهای به کاررفته در تاج انسان-گاو بالدار تخت جمشید نیز، همواره دوازده پر دارد که این رمزپردازی اعداد در خرساباد مشاهدهنمی شود. اعداد در تختجمشید دارای رموز و اشارات دینی و آئینی هستند درنتیجه، میتوان شاهد افزایش نمادپردازی در دوره هخامنشی بهنسبت آشور نو بود.

در خرساباد انسان-گاو بالدار، همیشه روبه واردشوندگان است. درصورتی که در تختجمشید اشخاص هنگام خروج از تختجمشید، آنها را روبهروی خود میبینند. این نحوه قرارگیری، بهدلیل ماهیت کارکردی آنها است. در خرساباد انسان-گاوهای بالدار، نگهبان برای جلوگیری از ورود نیروهای مخرب است تا جان شاه بهخطر نیفتد. اما در تختجمشید آنان هنگام خروج دربرابر ملاقات کنندگان قرارمی گیرند تا مراقب خارجنشدن برکت و حاصلخیزی از تختجمشید، بهمنزله سرزمین پارس، باشند. در فرهنگ آشوری مهمترین مسأله، حفظ جان شاه است. فراوانی آلادلاموها نیز شاهدی بر مسئله، حفظ جان شاه است. فراوانی آلادلاموها نیز شاهدی بر و حاصل خیزی سرزمین و نگهبانی از آن است. چنانکه نقش و حاصل خیزی سرزمین و نگهبانی از آن است. چنانکه نقش گاو بهمنزله برکت در تختجمشید بیش از دیگر موجودات به کار نقش گلها و درختان است.

#### نتيجهگيري

بنابر بررسیهای انجامشده در پژوهش حاضر، چنین به دست آمد که شباهت ظاهریِ بسیار نقش مایه انسان -گاو بالدار در دو کاخ نامبرده، گواهی بر تأثیر پذیری انسان -گاو بالدار تختجمشید از نمونه خرسابادی دارد. بااین همه، تفاوت هایی در جزئیات آنها دیده می شود که این تغییرات برگرفته از تفاوت های عقیدتی و فرهنگی است.

ازآنجاکه انسان-گاو بالدار ترکیبی از گاو و بال عقاب و سر انسان است، می توان نتیجه گیری کرد که گاو به عنوان نمادی از برکت گاو و قدرت بالهای عقاب و درایت انسانی برای حمایت است. مکان قرار گیری انسان-گاوهای بالدار نیز حمایتگری آنها را تائیدمی کند. انسان-گاوهای بالدار در هر دو فرهنگ، با حفاظت و برکت ارتباط دارند. آنان در فرهنگ آشوری محافظ و نگهبان کاخ برای حفاظت از جان شاه هستند به گونه ای که حضور پررنگ این نقش مایه را در مسیرهای راهیابی و باریابی، نزد شاه می توان مشاهده کرد. لیکن در فرهنگ هخامنشی، محافظ برکت هستند. آن چنان که هنگام خروج از کاخ دربرابر افراد قرارمی گیرند. همچنین به احتمال بسیار در هر دو تمدن، انسان-گاو بالدار جایگاهی والاتر از شاه دارد.

در خرساباد، درگاههای زیادی بهدست آلادلاموها حفاظت می شوند. بنابراین، باتوجه به جایگاهها و ارتباطات آنها می توان به یافته های بسیاری در فرهنگ آنها دست یافت. یکی از این موارد، قدر تمند تربودن آلادلاموی سه ردیف شاخی به نسبت دو ردیف شاخی است. دیگری، درک مهم تربودن سه ورودی شامل ورودی اتاق هشت، اتاق جلوس و ورودی ارگ به بارگاه پانزده نسبت به دیگر ورودی ها است. در خرساباد انسان –گاوهای بالدار با تطهیر کنندگان، شاه نیمه الهی و کاهن اعظم همراه می شود. با بررسی آنها درک مفاهیمی مرتبط با آنان نیز به دست می آید. مانند حاوی آب بودن دلو شخص بالدار و حضور شخص بالدار و عقاب انسان بالدار برای خشنودی ارواح ناراضی و تطهیر انسان ها. همچنین، حضور گیل گمش که برای یادآوری قدرت و محبوبیت نقش شاه است.

یکی از مواردی که در تختجمشید قابل درک است، استفاده نمادین از اعداد و تقابل تناسبات آنهاست که این مطلب را خاطرنشان می کند که رموز و اشارات دینی و آئینی به کاررفته در این بنا را علما با حسابی دقیق استفاده کردهاند. در خرساباد به دلیل کمبود تصاویر واضح از انسان-گاوهای بالدار، امکان بررسی قرارداد در اعداد صورت نگرفت. لیکن طبق نمونههای به دست آمده، ظاهراً در خرساباد از اعداد به این شکل برای نمادپردازی استفاده نشده است و استفاده نمادین از تقابل تناسبات نیز در آنها مشاهده نمی شود.

# سپاسگزاری

شایسته است که در این بخش مقاله، از راهنماییها و زحمات بیدریغ دکتر بیتا مصباح و دکتر رضا افهمی، مراتب سپاس گزاری خود را اعلامدارم.

# پینوشت

- 1- Ebla
- 2- Ritter

۳- انسان-گاوهای بالدار ورودی جنوب شرقی ارگ که اکنون در موزه بریتانیا نگهداری می شوند، دارای ریشی با آرایش سه ردیفی هستند.

- 4- Utukku
- 5- Shedu
- 6- Lamassu
- 7- Lama
- 8- Alad
- 9- Šēdu
- 10- Aladlammŭ

۱۱– گاو نر

- 12- Kispu
- 13- Arallu

۱۴- ائا، خدای اقیانوس آب شیرین زیرزمینی بود و مخصوصاً با خرد، سحر و جادو، هنرها و صنایع مدنی ارتباطداشت (بلک و گرین، ۱۳۸۳: ۱۲۸۸).

- 15- Banduddû
- 16- Mulilu

۱۷- فردی با کلاه شاخدار دربرابر درخت شیوهدار در نقوش کاخ نیز، با این نوع لباس تصویر شدهاست.

- 18- Gordon Loud
- 19- Gopatshah
- 20- John Russell Hinnells

٢١- منظور هينلز انسان- گاو بالدار مي باشد.

- 22- Untash-Gal
- 23- Herodotus

## منابع و مآخذ

- آرشیو موزه ملی.(۱۳۹۱). **کاتالوگ موزه ایران باستان،** تهران: موزه ملی.
- افهمی، رضا.(۱۳۸۵). فرهنگ بصری حاکم بر بازنمایی در هنر هخامنشی، پایاننامه دکتری، دانشکده هنر و معماری،
  دانشگاه تربیت مدرس، تهران.
- بلک، جرمی و گرین، آنتونی.(۱۳۸۳). فرهنگ نامه خدایان، دیوان و نمادهای بینالنهرین باستان، ترجمه پیمان متین، چاپ اول، تهران: امیرکبیر.

- پایگاه میراث جهانی پارسه پاسارگاد (-)، «کاخ صد ستون یا تالار تخت»، www.persepolis.ir/index.php? option=com\_conte nt&view=article&id=25%3Atakht-saloon&catid=18%3Apersepolis-palaces&Itemid=67&showall=1 (بازیابی شده در تاریخ ۱۰ مهر ۱۹۹۱).
  - توانگر زمین، محمد کاظم.(۱۳۹۰). تختجمشید از آغاز تا فرجام، چاپ چهارم، شیراز: تختجمشید.
  - دادور، ابوالقاسم و مبینی، مهتاب.(۱۳۸۸). **جانوران ترکیبی در هنر ایران،** چاپ اول، تهران: دانشگاه الزهرا.
- منصوری، الهام.(۱۳۸۵). **در آمدی بر اسطورهها و نمادهای ایران و هند در عهد باستان**، چاپ اول، تهران: دانشگاه الزهرا، کلهر.
  - ذکرگو، امیرحسین.(۱۳۸۱). تأملاتی بنیادین در مطالعات تطبیقی هنر، **فصلنامه هنر،** ۲۲ (۵۴)،۱۷۳–۱۶۳.
    - رضی، هاشم.(۱۳۷۶). وندیداد، جلد۴، چاپ اول، تهران: فکر روز.
    - رو، ژرژ.(۱۳۶۹). بین النهرین باستان، ترجمه عبدالرضا هوشنگمهدوی، چاپ اول، تهران: آبی.
- روبارت، ارلت. (۱۳۸۱)، مجسمه آشوری نو در تل بارسیب، ترجمه حمیدرضا قربانی، **باستان پژوهی**، ۵ (۹)، ۳۲-۲۵.
- ژیران، ف؛ لاکوئه،گ و دلاپورت، ل.(۱۳۸۲). **اساطیر آشور و بابل،** ترجمه ابوالقاسم اسماعیل پور، چاپ سوم، تهران: کاروان.
  - ضیاء طبری، فرهنگ.(۱۳۶۹). نگرشی به آئین سدره پوشی نزد مزدیسنان، چیستا، (۷۶ و ۷۷)، ۶۹۰-۶۸۶
- کریستنسن، آرتور.(۱۳۸۶). نمونههای نخستین انسان و نخستین شهریار در تاریخ افسانهای ایرانیان، ترجمه ژاله آموزگار و احمد تفضلی، چاپ چهارم، تهران: چشمه.
- گیرشمن، رومن و هرتسفلد، ارنست.(۱۳۷۹). پرسپولیس پایتخت هخامنشی، چاپ دوم، تهران: فرهنگسرای میردشتی.
- لوکوک، پییر.(۱۳۸۲). کتیبههای هخامنشی، ترجمه نازیلا خلخالی، زیرنظر ژاله آموزگار، چاپ اول، تهران: نشر و یژوهش فرزان روز.
  - مجیدزاده، یوسف.(۱۳۷۹). تاریخ و تمدن بینالنهرین، جلد دوم، چاپ اول، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- هال، جیمز.(۱۳۹۰). فرهنگ نگارهای نمادها در هنر شرق و غرب، ترجمه رقیه بهزادی، چاپ پنجم، تهران: فرهنگ معاصر.
  - هرودت.(۱۳۳۶). ت**اریخ هرودت**، جلد۱، ترجمه هادی هدایتی، چاپ اول، تهران: دانشگاه تهران.
  - هینلز، جان.(۱۳۸۱). **شناخت اساطیر ایران**، ترجمه ژاله آموزگار، احمد تفضلی، چاپ هفتم، تهران: چشمه.
- Castor, M-J.(-). Winged human-headed bull. http://www.louvre.fr/en/oeuvre-notices/winged-human-headed-bull (2011).
- Glynn, M. L. (1994). An Analysis of the Palace of Sargon II at Khorsabad: Its Organisation and Function. Masters Research thesis. The University of Melbourne.
- Jastrow, M. (1915). The Civilizion of Babylonia and Assyria. Philadelphia, London: J. B. Lippincott Co.
- Loud, G. (1936). **Khorsabad**. 1, Chicago: The University of Chicago Press.
- Olmstead, A. T. (1960). **History of Assyrian**. Chicago: University of Chicago Press.
- Ragozin, Z. (1894). The Story of Assyria. New York: G. P. Putnam's sons; London: T. F. Unwin.
- Panofsky, E. (1955). **Meaning in the Visual Arts**. Garden City: Doubleday.
- Parrot, A. (1961). Assur. Paris: Gallimard.
- Ritter, N.(2010). Human-headed winged bull. http://:www.religionswissenschaft.unizh.ch/idd/prepublications/e\_idd\_human\_headed\_winged\_bull.pdf (2010).
- Schmidt, E. F. (1939). The Treasury of Persepolis and Other Discoveries in the Homland of the Achaemenid. Chicgo: Chicago University Press.
- Smith, W. S. (1965). **Interconnections in the Ancient Near East**. New Haven: Yale University Press.

Received: 2012/12/08 Accepted: 2013/06/10

# The Analysis of "Winged Bull-Human" Motif and Paradigm in Persepolis and Khorsabad Palace

Fariba Farzanfar\*

#### **Abstract**

The motif of winged bull- human is a reflective motif many examples of which exist in western Asia. Regarding this motif in Persepolis, it is generally said that such motif in Persepolis might have been influenced by Khorsabad based on formal similarities. This research not only compares the appearance of these two motifs but also compares their identity and function. The questions of this research are as following: what is the primary theme of the motif generally preserved without change and what changes took place in the secondary theme due to borrowing the motif in Assyria and Achaemenid civilizations? The main aim of this research is to specify the identity and function of winged bull- human in Assyria and Achaemenid civilizations. For this purpose, a comparative study of mentioned motif was done in the palace of Khorsabad and Persepolis. Accordingly, a three-stage method was used for studying the two buildings separately. These stages or strata are represented by titles like "pictorial data", "cultural and historical data", and "the analysis of the motif and Paradigm". After the analysis of the motif and Paradigm in the two places, there are comparisons based on similarities and differences. Main results of this study are as following: winged bull- humans are protectors of life symbols. In Khorsabad, they protect the king's life, the best symbol of life, and in Persepolis they protect the blessing. Winged bull-humans of gateways have more dignity than the king. There is no need to the protection by the human - winged bulls around the temples. The Assyrian winged bull- human with three pairs of horns is stronger than the one with two pairs of horns in Khorsabad. They are accompanied by semi-divine creatures and the high priest in Khorsabad.

Keywords: comparison of form, winged bull- human, Khorsabad, Persepolis

<sup>\*</sup> MA student, Faculty of Art, Semnan University, Iran