

## تحلیل نحوه بازنمایی ساحل در اشعار نیما یوشیج و مقایسه آن با آثار بهمن محصص

زینب صابر \* نادر شایگان فر \* \*

#### چکیده

در سنت نگار گری ایرانی میان ادبیات و نقاشی رابطهای تنگاتنگ برقرار بوده است. این درحالی است که در دوره معاصر با ظهور جریانات نقاشانه نو، تلاش شد ادبیات و نقاشی بهنحوی مستقل ازهم ظاهر شوند. اما برخلاف این پویه جدید در این دوره، ما همچنان در مواردی شاهد آنیم که ادبیات و نقاشی بار دیگر بههم پیوند میخورند و قرابت قدیم خود را بهنمایش میگذارند؛ از آن جمله می توان به پیوند میان شعر نیما پوشیج و نقاشی بهمن محصص اشاره نمود. در این مقاله این پیوند و شباهت، بهلحاظ معنایی و نیز وجود تجربه مشترک نهفته در آثار محص این دو هنرمند بررسی می شود. همچنین، از رهگذر بررسی مفهوم ساحل در این آثار به بن مایههای تجربه دو هنرمند نامبرده از مدرنیته، توجه می شود.

روش به کاررفته در این مقاله، تطبیقی است که برمبنای مقایسه دو گفتمان شعر و نقاشی و تحلیل و تطبیق درونمایههای ادبیات موجود در این زمینه استوار است.

در پژوهش حاضر می کوشیم تا نشان دهیم که ساحل به مثابه تجربه عمیقاً زیسته شده ای برآمده از زیست بوم این دو هنرمند است که در دو رسانه متفاوت بازنمایی شده است. در توصیف و تحلیل این بازنمایی نشان داده می شود که تجربه های آفاقی و انفسی چگونه برهم انطباق می یابند. همچنین سعی می شود تا ساحل دریا استعارهای تعبیر شود که معنای امر مدرن را از دو جهت در خود به همراه دارد. در نگاه نخست خواهیم دید که سیالیت به عنوان استعاره زندگی مدرن در آثار نیما یوشیج و بهمن محصص در تصویر ساحل و دریا نمایان است. از جنبه دیگر، تبیین خواهد شد که خط ساحلی به مثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه قطعیت دوگانه باور است.

كليدواژگان: نيما يوشيج، بهمن محصص، ساحل، تجربه زيسته، مدرنيته، سياليت.

<sup>\*</sup> استادیار، دانشکده صنایع دستی، دانشگاه هنر اصفهان.

<sup>\*\*</sup>استادیار، دانشکده حفاظت و مرمت، دانشگاه هنر اصفهان.



#### مقدمه

شعر و نقاشی، دو رسانه هنری هستند که از گذشته تا امروز در فرهنگ ایرانی در کنار هم بودهاند. نمونههای این درهم آمیزی را می توان در میان متون ادبی و نگارههایی دید که در قالب دیوانهای مصور ظاهر شدهاند؛ همچون رابطه نگارههای بهزاد و اشعار جامی.

در دوره معاصر با ورود عناصر مدرن به هنر ایران، نقاشی تاحد بسیاری از متون ادبی فاصله گرفت. بااین حال، ما هنوز هم شاهد پیوند این دو رسانه هستیم که می توان به رابطه اشعار نیما یوشیج ٔ با نقاشی های بهمن محصص ٔ اشاره نمود. بازنمایی ساحل دریا در شعر نیما یوشیج، پدر شعر نو ایران، بهوفور ظاهر شده است. بهموازات اشعار نیما تصویر ساحل را در گفتمان نقاشی نیز می توان بررسی کرد. از این نظر، بهمن محصص یکی از نمونههای شاخص است که ساحل دریا، ماهی و پرندگان در آثار او بهدفعات تکرار شدهاند. درواقع، فرض این پژوهش آن است که میان این دو رسانه (شعر و نقاشی) یا بهعبارتدیگر، این دو هنرمند (شاعر و نقاش) بهاحاظ افقهای معنایی و زیستی نسبتی تنگاتگ برقرار است و این نسبت، خود را در قالب بازنمایی ساحل در آثارشان نشان داده است. برهمیناساس، می کوشیم تا هدف خود را کشف قرابتهای بازنمایی ساحل در آثار این هنرمندان قرار دهیم. همچنین، نشان دهیم که علی غم اختلاف نوع رسانه هنری، چگونه افقهای زیستی و تجربههای مدرن در کار ایشان بههم شبیهاند و دلالتهای معنایی مشابه را نشان می دهند.

پرسش پژوهش این است که باوجود تفاوت نوع رسانه هنری، مفهوم ساحل چگونه توانسته است بهمثابه محتوا و تجربهای زیستشده در آثار این دو هنرمند راه یابد.

این تحقیق از آنرو ضروری است که نیما را پیشرو شعر معاصر می شناسیم و بر آنیم که او با در ک جهان معاصر توانسته است تجربههای بومی و زیستی خود را در قالب محتوایی اصیل در آثارش نشان دهد. از دیگرسو، بهمن محصص هنرمندی پیشرو در زمینه هنر تجسمی ضمن بهرهمندی از تجارب مدرن بهویژه جنبشهای نقاشانه معاصر از بیان محتوای بومی و زیستشده در آثارش غافل نمانده است. به خصوص اینکه، تجربه ساحل در کارهای وی بهمانند نیما تجربهای بهجان دریافته است.

#### پیشینه پژوهش

نیما یوشیج، آغازگر شعر نوی فارسی تاکنون موردتوجه بسیاری از بحثهای ادبی و هنری، پایاننامهها و مقالات قرار گرفته است. ازطرف دیگر، به آثار بهمن محصص هم

در بحثهای هنرهای تجسمی توجه شده است. اما بازنمایی ساحل در آثار این دو هنرمند مغفول مانده و همچنین وجه شباهت و افتراق آثار این دو، تاکنون ارزیابی نشده است.

#### روش پژوهش

تطبیقی برمبنای مقایسه دو گفتمان شعر و نقاشی و به طور کلی، بر تحلیلی و تطبیق درونمایههای ادبیات موجود در این زمینه، استوار است. همچنین، در این پژوهش با تکیه بر مبانی نظری مذکور و استفاده از مطالعه کتابخانهای، تحلیل آماری و تجزیه و تحلیل، بازنمایی ساحل در آثار نیما یوشیج و بهمن محصص تبیین شده است.

### مبانی نظری

از آنجاکه بهمن محصص و نیما یوشیج دو تن از هنرمندان پیشرو معاصر ایران قلمداد میشوند و تجربه جهان مدرن به لحاظ فرمی و بیانی در آثارشان دیده میشود، این پژوهش در بدو امر می کوشد تا با تکیه بر مفهوم مدرنیته و پارهای از وجوه آن نزد متفکرانی چون مارشال برمن و شارل بودلر، به بحث در این خصوص بپردازد.

ازهمینرو، سعی شده است تا اندیشههای پدیدارشناسانه <sup>۵</sup> و آرای متفکران اگزیستانسیالیست <sup>۶</sup> بهمعنای عامتر آن از تجربه زیسته به کار ببریم.

#### سیالیت؛ ویژگی هنر مدرن

بودلر در مقاله "نقاش زندگی مدرن"، نظریات خود را درباره هنر مدرن تبیین می کند. از منظر او، نقاش زندگی مدرن کسی است که کار خود را با مشاهده زندگی امروز شروع کند، نه با پیروی از اصول و قراردادهای گذشته. نقاش مدرن در راهورسم، مد، خلقیات و عواطف امروز، با کنجکاویای که به شوری کُشنده و طاقت فرسایدل می شود، غوطه ور است و خود را وقف لحظه در حال گذر و تمامی دلالتهای پایداری می کند که این لحظه در خود جای داده است (بودلر، ۱۳۸۲ ۱۳۸۲). به گفته وی: «منظور از مدرنیته کیفیت فانی، فرار و تصادفی هنری است که نیمه دیگرش جاودانی و تغییرناپذیر است. این عنصر انتقالی و فرار را که دگردیسیهای آن این گونه سریع عنصر انتقالی و فرار را که دگردیسیهای آن این گونه سریع است، نباید به هیچوجه تحقیر یا طرد کرد» (همان: ۱۴۵).

نیما یوشیج، پدر شعر نو، نیز در افسانه که بهنوعی بنیان شعر نوی فارسی در آن ریخته میشود، می گوید: «من بر آن عاشقم که رونده است» (اسفندیاری، ۱۳۸۴: ۷۲) نیما در جستجوی آن حضور رونده است و اولین توصیف وی از شخصیت عاشق در منظومه افسانه نیز این گونه است: «دل به رنگی گریزان سپرده» (همان: ۴۹)



بودلر آگاهی از لحظه درحال گذر و لحظه رونده و آن کیفیت گریزان را مشخصه مدرنیته می داند. وی در جای دیگری از مقاله خود، نقاش زندگی مدرن را این طور معرفی می کند: «کسی که تماشاگر پراشتیاقی است؛ سکنی گرفتن در قلب جمعیت و حرکت در متنی گریزان و نامتناهی برایش لذتی بس عظیم دارد» (بودلر، ۱۳۸۲ ۱۳۸۲)

برمن در کتاب "تجربه مدرنیته"، به ضرورت توجه به استفاده بودلر از ماهیت سیال (هستیهای شناور) و بخارگونه، اموری که نمادهای کیفیت خاص یا وجه ممیز زندگی مدرن تلقی میشود، اشاره می کند. وی بر این نکته تأکید دارد که ویژگی سیال و بخارگونه اشیا و امور، بعدها در عرصه نقاشی، معماری و طراحی، موسیقی و ادبیات مدرن، به عناصری بنیادین بدل شدند (برمن، ۱۳۸۱، ۱۳۷۳).

این مفاهیم مرتبط با سیالیت، استعارهای هستند از خصیصه متمایز زندگی مدرن که در نقاشی محصص و شعر نوی نیما ظهوری روشن، قاطع و چشمگیر دارد. دریا منبع لایزال سیالیت، مکان حدوث شعر نیما و نقاشی محصص است. دریا نماد و نمود سیالیت است. مکان اشعار نیما غالباً دریا، ساحل دریا یا رود است. همچون شعرهای ماخاولا، قایق، گل مهتاب، اندوهناک شب، کینه شب، سیولیشه  $^{V}$  و غراب. بههمین قیاس، در نقاشیهای محصص نیز پرندهها، آدمها، مینوتور  $^{\Lambda}$ ها و ماهیها اگر در مکان مشخصی باشند و آن مکان هم گوشهای از طبیعت باشد، غالباً آن مکان ساحل دریاست. این سیالیت که به گفته برمن، کیفیت برجسته نقاشی و ادبیات مدرن است؛ در قالب و شکل شعر نو نیز متجلی شده است. نیما در یکی از نامههایش مینویسد: «وزن نتیجه روابطی است که برحسب ذوق تکوین گرفتهاند. وزن، جامد و مجرد نیست و نمی تواند باشد!» (اسفندیاری، ۱۳۷۵: ۱۵۷: نيما نمىخواهد وزن شعرش، جامد باشد بلكه مىخواهد آن را برحسب ذوق به سیلان وادارد. این سیلان و شدن در شکل و قالب شعر نو، کاملاً عیان است. بنابراین تجلی تصویری شعر نو، کالبد و قالب آن نیز از انجماد و ایستایی شعر سنتی رها می شود. شکل بیرونی مصراعها در شعر نیما در قالبی ازپیش تعیینشده نیست بلکه در جریان سرایش آن است که شکل می یابد. این سیالیت در شعر و شباهت آن به امواج آب را خود نیما هم متذکر می شود و در نامهای که در خرداد وقتی کنار استخر نشسته و موجهای کوتاه و بلند را تماشا می کرده و به یاد طرز شعر گفتن خود افتاده، از آن یاد می کند: «مثل اینکه استخر حرف می زند. موج کوتاه و بلند جملات او هستند که بهاقتضای موقع، مقام و معنی،

در شعر گل مهتاب، دریا و ساحل در یک شب مهتابی تصویر شده و این شب تا رسیدن سپیده، توصیف می شود. راوی در قایق است و ساحل را می بیند و به سوی ساحل در حرکت است. این شعر به لحاظ زمانِ وقوع (سپیده) و نیز بازی ای که بین سیاهی (شب) و سفیدی (مهتاب – سپیده) درمی گیرد، حالتی گریزان و سیال دارد. سیالیتی که ویژگی هنر مدرن دانسته شده، در مکان و زمان این شعر بارز است. مکان سیال است و مرکز سیالیت، دریاست.

«اما به ناگهان،/ تیره نمود رهگذر موج؛/ شکلی دوید از ره پائین،/ آنگه بیافت بر زبری اوج» (اسفندیاری، ۱۳۸۴: ۳۵۴ و ۳۵۸)

نیما چنان بر قطعی نبودن و سیالیت محض، تأکید دارد که نمی توان گفت مکان در این شعر، به طور قطع دریاست بلکه مکان شعر، بین ساحل و دریا درنوسان است. خشکی پیش نظر است و قایقرانان با شتاب به سوی خشکی در حرکتاند. مکان شعر ایستا و ثابت نیست، پویا و متغیر و سیال است. زمان، سپیده است و بین تاریکی و روشنی درنوسان. این تردید و نوسان به همه چیز سرایت می یابد: «با حالتی که بود/نه زندگی نه خواب» (همان: ۳۵۴)

نیما در ابتدای شعر اندوهناکِ شب، شتاب موجها و لرزانی و سیالیت مکان را توصیف می کند. شعر این گونه آغاز می شود:

«هنگام شب که سایه هرچیز زیر و روست دریای منقلب ا در موج خود فروست. اهر سایه ای رمیده به کنجی خزیده است اسوی شتابهای گریزندگان موج. ابنهفته سایه ای ا سر برکشیده زراهی این سایه از رهش ابر سایه های دیگر ساحل، نگاه نیست. او را، اگرچه پیدا یک جایگاه نیست، ا با هر شتاب موجش باشد شتابها او می شکافد این راه را کاندران ابس سایه اند گریزان اخم می شود به ساحل آشوب. ا او انحنای این تن خشک است از فلج. «همان: ۴۱۳)

این سایه به راه خود میرود و به سایههای دیگر کاری ندارد، هنوز جایگاه و ارزش آن شناخته نشده است، بیشک خود نیماست؛ موج بزرگی که با هر شتاب موجش باشد شتابها. همانطور که نیما با هر نوآوری که در شعر حاصل کرد، امواج دیگری در شاعران پس از خود به وجود آورد، او خود را به ساحل آشوب (و نه ساحلی امن) افکند و به راهی رفت که دیگران از آن گریزان بودند. شعر به تنی خشک و منجمد و بی حرکت (فلج) تبدیل شده بود و نیما به این بدن خشک و فلج، انعطاف و انحنایی داد. وی در نامهای گفته بود؛ حرکات موج، کوتاهی و بلندی امواج، او را به یاد طرز بود؛

بلند و کوتاه می شوند» (همان)

شعر گفتن خود می اندازد. برخی توصیفات این شعر از امواج و سیالیت و لرزش:

«موجى شكسته مى كند آرامتر عبور/ كوبيده موجهاى وزین تر افکنده موجهای گریزان ز راه دور / برکرده از درون موج دگر سر» (همان: ۴۱۴)

« آیا به خلوتی که کسی نیستش سکون، او اشکال این جهان،/باشند اندران،/لرزان و واژگون.» (همان)

«چون ماه خنده می زند! از دور روی موج/ در خردههای خنده او یافتهست اوج» (همان: ۴۱۶)

«موجی رسیده فکر جهان را بههم زده/ بر هرچه داشت هستی، رنگ عدم زده/اندوهناک شب.» (همان)

در گل مهتاب در کنار توصیف حر کت امواج، کلماتی مثل آشوب، لرزان، واژگون و خاموشهای لرزان، همه درراستای انتقال فضای سیال و رونده شعر هستند. حتی گریستن نیز در القای این سیالیت سهیم است: «در زیر اشک خود همه جارا/بیند به لرزهتن» (همان: ۴۱۷)

بهمن محصص در ۱۳۳۸، سال مرگ نیما پوشیج، برای این شعر درخشان، تصویری نقاشی کرده است با نام "اندوهناک شب"(تصویر ۱). در این نقاشی که با آبرنگ کار شده است، گویا همه اجزا در حال ریزش و سیلان هستند.

در کینه شب، غروب و آمدن شبی کینهجو تصویر می شود که با روشنی روز سر جنگ دارد. کینهورزیهای شب در ساحل



تصویر ۱. اندوهناکِ شب، بهمن محصص، ۱۳۳۸ (اسفندیاری، ۱۳۷۵)

دریا تصویر می شود. آغاز شعر با این جمله است: «شب به ساحل چو نشیند یی کین» (همان: ۵۰۱)

در روی بندرگاه، شهری بندری در روزی بارانی تصویر می شود: «آسمان یکریز می بارد/ روی بندرگاه./ روی دندههای آویزان یک بام سفالین در کنار راه/روی آیشها که شاخک، خوشهاش را می دواند. / روی نوغانخانه، روی پل که در سرتاسرش امشب/ مثل اینکه ضرب می گیرند- یا آنجا کسی غمناک می خواند. اهمچنین بر روی بالاخانه همسایه من (مرد ماهی گیر مسکینی/ که او را می شناسی)» (همان: ۲۷۲)

توصیف ریزش باران، فضایی سیال به شعر داده است؛ شهر، بندری در ساحل است. همانطورکه نیما، حرکت امواج را شبیه شعر گفتن خود می دانست؛ ریزش باران را هم به آواز خواندنی غمناک تشبیه می کند.

در شعر مرغ آمین، طنین صدای مردم به صدای رود

«و به واریز طنین هردم آمین گفتن مردم/ (چون صدای رودی از جاکنده، اندر صفحه مرداب آنگه گم)» (همان: ۷۴۹) برفراز دشت، این گونه آغاز می شود:

«برفراز دشت باران است. باران عجیبی!/ ریزش باران سر آن دارد از هرسوی وز هرجا، / که خزنده، که جهنده، از ره آوردش به دل یابد نصیبی./باد، لیکن این نمی خواهد.» (همان: ۴۸۷) در پایان شعر، با نزاع باد و باران روبهروئیم، سیالیت فضا دیگر به اغتشاش میانجامد. اغتشاشی که در آن به تعبیر شاعر «باد می جوشد» (همان: ۶۸۸)

ماخاولا، نام رودی در مازندران است و نیز نام شعری از نیما. وی در این شعر، رود ماخاولا را توصیف می کند: «ماخاولا پیکره رود بلند/می رود نامعلوم/می خروشد هردم/می جهاند تن، از سنگ به سنگ،/ چون فراریشدهایی/ (که نمیجوید راه هموار)/ می تند سوی نشیب/ می شتابد به فراز / می رود بیسامان؛/با شب تیره، چو دیوانه که با دیوانه.» (همان: ۴۸۵) رود و شب هردو چون دو دیوانه، می گذرند و می روند. رود، مانند خود نیما راه هموار نمی جوید و خروشان بهسوی مقصدی نامعلوم می رود. در اینجا، شباهت رود با شاعر بیشتر میشود: «و اوست در کار ِسرائیدن ِ گنگ/ و افتاده است ز چشم دگران» (همان: ۶۸۶)

نیما نیز چون رود، رونده، درجریان و سیلان است. وی شاعری است که در زمانه خود همچون رود، سرائیدنش برای دیگران گنگ و نامفهوم است. بههمین دلیل، از چشم بسیاری از شاعران همعصر خود افتاده است. اما همچنان می گوید: «می رود نامعلوم ا می خروشد هردم» (همان)

در ماخاولانیز حرکت وسیلان رودباسرائیدن یکی پنداشته می شود. همان طور که برمن، سیالیت را ویژگی ادبیات مدرن می دانست. E

بهاین تر تیب، سیالیت که ویژگی امر مدرن است، اینبار در سیالیت و فوران خونی سرریز کننده و فراگیر، چون آب دریا جلوه می کند. آدمهای نشسته بر ساحل نقاشیهای محصص نیز که این طور غمگین و مستأصل به دریا خیره ماندهاند. انگار که به تماشای درد خود و زخم خونریز خود نشستهاند. زخمی که کرانههایش چون دریا وسیع است.

#### ساحل، مرز میان جهانها

شعر غراب نیما یوشیج، حکایت غرابی نشسته بر ساحل است: «وقت غروب کز برکهسار، آفتاب/ با رنگهای زرد غمش هست در حجاب./ تنها نشسته بر سر ساحل یکی غراب» (همان: ۳۲۸)

و غراب در ساحل «بنشسته است تا که به غم، غم فزاید او/ بر آستان غم به خیالی در آید او» (همان: ۳۲۹)

«ویران کند سراچه آن فکرها که هست» (همان)

غراب، تنها و بی اعتنا به دیگران در فکر است. حالت این پرنده نشسته بر ساحل شبیه یکی از تابلوهای نقاشی محصص است: "پرنده در ساحل دریا" (تصویر ۳). در این نقاشی از رنگهای تیره و غمفزایی استفاده شده، رنگ تیره آب و آسمان، نشان دهنده غروب و شروع تاریک شدن هواست. بر بال های پرنده، پُر دیده نمی شود. بال های پرنده بافتی شبیه به عضله های بدن آدم های محصص دارد و نگاهش به دور دستهای دریا خیره است.

«لیکن غراب، فارغ زخشگ وتر، ابسته بر او نظر، ابنشسته سرد و بی حرکت آنچنان به جای او آن موجها عبوس می آیند و می روند» (همان: ۳۳۰)

پرنده که به خود هنرمند شباهت دارد، دیگر از خشکوتر فارغ شده و نگاه از دیگران برگرفته و به وسعت دیگری چشم دوخته است. سرد و بی حرکت پهنای دریا را سیر می کند، روایت شعر سیولیشه نیز، در ساحل میگذرد: «تی تیک تی تیک/ در این کران ساحل و به نیمه شب/نُک میزند/ سیولیشه/ روی شیشه» (همان: ۷۷۹)

قایق این گونه آغاز می شود: «من چهرهام گرفته/ من قایقم نشسته به خشکی» (همان: ۷۵۲)

راوی شعر، قایقش را وامانده میخواند: «وامانده در عذابم انداخته است/ در راه پر مخافت این ساحل خراب؛/ و فاصله است آب/امدادیای رفیقان با من» (همان)

تصویر آغازین سیولیشه به یکی از نقاشیهای محصص، شخص و قایق، مانند است (تصویر ۲). در این نقاشی نیز، شخصی بر قایقی نشسته است و قایق هم نشسته به خشکی است. شخص به دوردستهای دریا خیره شده، آیا او نیز چون راوی شعر قایق، به فاصلهای که آب بین او و دیگران انداخته می اندیشد یا منتظر کسی است یا در انتظار وقت مناسبی که به دریا بزند. راستی، پاروهای قایق کجاست. تنهایی و انزوا، ویژگی تمام آدمها، مینوتورها و پرندگانی است که بر ساحل نقاشیهای محصص نشسته و دریا را تماشا می کنند. در شعر قایق نیز، راوی (شاعر) تنهاست. فریادهای او اثری نکرده و رفیقان تسلایی یا کمکی نیستند، جز پوزخند و هزالی و جلافت، کار دیگری نمی کنند: نیستند، جز پوزخند و هزالی و جلافت، کار دیگری نمی کنند:

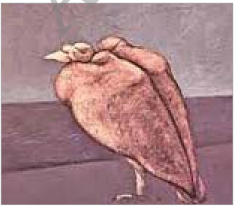
نیما در این شعر می گوید:

«من درد میبرم/خون از درون دردم سرریز می کند!/من آب را چگونه کنم خشک؟» (همان: ۷۵۳)

هنرمند اصیل و پیشرو درد میبرد و خون از درون دردش سرریز می کند، خونی که سرریز می کند، نمی توان خشک کرد. سرریز کردن خون و آب دریا بر شباهت درد هنرمند و دریا صحه می گذارند. درد از فاصلهای است که هنرمند با دیگران دارد و دریا هم همین طور بین او و دیگران فاصله انداخته است: «و فاصله است آب» (همان: ۷۵۲)



تصوير ۲. شخص و قايق، بهمن محصص (Mohassess,1977:55)



تصویر ۳. پرنده در ساحل دریا، بهمن محصص (Mohassess,1977:62



دریایی که موجهای آن عبوسانه می آیند و می روند. آن کیفیت گریزان و فرار در این دو اثر هنری، هم در حرکت موجها و هم در بین روز و شب نمایان است. زمان دو اثر در مرز بین روشنی و تاریکی، شب و روز است. در آسمان تصویر، همآمیزی روشنی در تاریکی در رنگ سرد و سنگین خاکستری متجلی شده است. پرنده بر ساحل نشسته است؛ خط ساحلی، مرز بین دریا و خشكى است؛ بين خاك و آب، بين جامد و مايع. خط ساحلى، گویا دوگانه باوری جامد/ مایع را برنمی تابد. قطعیت ندارد. بر ماسههای ساحل، آب دریا می رود و می آید. نقطه معینی در خط ساحلی، لحظهای خشکی است و لحظهای دریا. با جزرومد دریا، این خط تغییر می کند. مکان و زمان در شعر غراب و نقاشی پرنده در ساحل دریا، انکار قطعیت هستند و در مرز بین زمانها و مکانها واقعاند. در نقاَشی محصص، با دو خط بارز روبه روئیم: خطی که حد دریا و خشکی است و دیگر، حد دریا و آسمان است. نقاشیهای محصص جایی را نشان می دهد که مرز میان جهان هاست. در دیگر نقاشی های او از ساحل، بازهم این خطوط بارز مرزی نمایان است (تصویر ۴).

#### تأثير زادبوم هنرمند

نیما و محصص هردو در ساحل دریای خزر متولد شدهاند و کودکی و نوجوانی خود را در این مکان گذراندهاند. نیما یوشیج، حتی قسمت دوم نام خود را از زادبومش یوش بر گرفته است. فضای شعری نیما پر از تصاویر و واژههای مربوط به اقلیم جغرافیایی شاعر، اسم مکانهای خاص در مازندران و نیز اسمهای محلی حیوانات، حشرات و پرندگان است: وازنا، آزاکو (و ماخاولا، توکا، ۱۱ اوزار، ۱۲ تلاجن، ۱۳ داروگ، ۱۴کک کی  $^{61}$  و ... از این دست واژههای محلی در شعر نیما بسیارند. فراوانی استفاده از این اصطلاحات و واژهها به نحوی است که در پایان مجموعه کامل اشعار نیما یوشیج، واژهنامهای تحت عنوان مجموعه طبری به چاپ رسیده است.

ژوزفه سلواگی<sup>۱۶</sup> در کتابی که سال ۱۹۷۷م. در رم، چاپ شده و به معرفی آثار محصص پر داخته است، محصص را نقاشی خاورمیانهای میداند که ردپای زادگاهش در آثارش نمایان است (Mohassess, 1977:33). ساحل دریا و پرندگان و ماهیها، در اغلب آثار او تکرار شدهاند. از ۸۲ نقاشی او که در این مقاله بررسی شده در اکثر مواقع، در پس زمینه تنها سطح یکدستی میبینیم که تا خط افق در بالای تصویر ادامه می یابد. از آثار او، تنها در ۳۱ اثر، مکانی خاص قابل شناسایی است که ۷ اثر در مکانی مانند فضای داخلی خانه، نقاشی شدهاند. ۲۸ اثر دیگر همه، ساحل دریا را نمایش میدهند. یعنی در بررسی آماری از ۳۱ اثری که مکان مشخصی در آن دیده میشود، حدود نود درصد تصاویر، ساحل دریاست. درواقع یگانه تصویر از طبیعت در نقاشیهای محصص، ساحل است. نام برخی از تابلوهای محصص نیز بدین شرح است: در ساحل دریا، شناگر، ساحل، پرنده در ساحل، ماهیگیر، شخص و قایق و ماهی مرده. بنابراین ساحل، مکان بسیاری از نقاشیهای محصص و شعرهای نیماست. این تقابل آشکاری با مکان در هنر سنتی ایران دارد، چراکه مکان در هنر سنتی ایران غالباً باغ است. اشکال تخیلی نقاشی های ایرانی، رنگهای هماهنگ قالی ها، تلفیقهای شعر و موسیقی ایرانی، جامع ترین تحقق خود را در بهشتهای زمینی که باغهای ایرانی باشند، بازمی یابند. همان طور که قالی ایرانی با غنای رنگ آمیزی، اسلیمیهای کاشی کاری مساجد بهویژه خود باغهای ایرانی مانند واحهای افسونگر در طبیعت جغرافیایی خشک ایران، همواره مطلوب

دیوان شاعران فارسی نیز گلستان، بوستان، حدیقهالحقیقه و گلشن راز نام دارند، معشوق در شعر فارسی به باغ یا متعلقات باغ (سرو، نرگس و ...) تشبیه می شود. باغ، مکان تحقق هنر ایرانی بهویژه نگارگری است. «و این باغ همه جا به چشم می خورد: نه تنها در محوطه های محصور خانه ها، با در ختان، چمن زارها،

و آرمانی بودهاند (شایگان، ۱۳۵۰).



تصوير ۴. پرنده مرده، بهمن محصص (Mohassess,1977: 59)



برجسته ترین شارحان فلسفه اگزیستانسیالیست در خصوص واژه world از واژه مرکب weor واژه world از واژه مرکب old در آن old در انگلیسی قدیم گرفته شده است که در آن weor بهمعنای انسان و old بهمعنای عهد یا دوره است، لذا از منظر ریشه شناسی، واژه world بهمعنای عهد انسان است» (Macquarrie, 1980: 79)

ازمنظر فلسفه اگزیستانسیالیسم، بین انسان و وضعیتش در جهان رابطهای دوسویه برقرار است و معنا از باطن رابطه انسان و جهان ظاهر میشود. معنا را ذهن اندیشنده کشف نمی کند بلکه در رویارویی انسان با جهان، بهظهور میرسد. در آثار نیما و محصص، حاصل رویارویی هنرمند با جهانش، در تصویر ساحل دریا تجلی یافته است. در این رویارویی، معنای امر مدرن ظاهر میشود.

بنابراین بازنمایی ساحل دریا، استعارهای می شود که از دو جهت معنای امر مدرن را در خود دارد:

نخست آن که، سیالیت به عنوان استعاره زندگی مدرن، کیفیت برجسته آثار هنری مدرن است. این سیالیت در تصویر ساحل و دریا در آثار نیما و محصص به اوج خود میرسد. از جنبه دیگر، خط ساحلی بهمثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه ذهنیت و قطعیت دو گانه باور است. در رویارویی این دو هنرمند با ساحل دریا، معنای هنر آنها آشکار می شود.

برای تبیین تجربه نیما و محصص از زادگاه جغرافیایی و تاریخیشان، میتوان از واژه آلمانی Erlebenis استفاده کرد. «در زبان آلمانی معادل واژه تجربه دو واژه وجود دارد: Erfahrung و واژه متأخر و فنی تر Erlebenis واژه نخست به تجربه بهمعنای عام دلالت دارد، همچون زمانی که به تجربههای عمومی شخص در حیاتش التفات میشود. دیلتای از واژه Erlebnis بهشکل خاص تر و محدود تری استفاده کرد» (Palmer, 1969: 107)

از این اصطلاح در فلسفه اگزیستانسیالیسم و پدیدارشناسی نیز استفاده شد. جان مک کواری در ترجمه انگلیسی هستی و زمان برای قائل شدن فرق بین این دو واژه، ترجمه انگلیسی و توضیح بهصورت Experience (با حرف بزرگ E) مینویسد. وی توضیح می دهد که Erlebnis هر تجربهای یعنی Erfanrung نیست بلکه تجربهای است که ما آن را عمیقاً و به جان دریافت و در آن زندگی می کنیم (Heidegger, 1988: 72). همچنین، چون موجود زنده موجودی است جاندار؛ Erlebenis، به جان دریافتن و تجربه زیستی ترجمه شده است (هایدگر، ۱۳۷۹: ۴).

بنابراین می توان گفت، تجربه نیما و محصص از زیست بومشان، ساحل دریا، تجربه ای عمیق و زیسته شده است. این، تجربه ای گلها و جویبارها، بلکه در تمام جنبههای زندگی، جهانی که بهصورت باغی وسیع درآمده است: صخرهها و کنارهها و رنگهای خارق العاده آنها، خاک با رنگهای بی نظیر، تزئینات قالیها، پوشاک و ساختمانها ... باغ یعنی بهشت حسها، بدون هیچ علت و معنایی.» (اسحاق پور،۱۳۸۲ د ۴۸)

باغ، مكان وقوع هنر سنتى، بهشكل قراردادى درطول قرنها، جایگاه خود را حفظ کرد. اما در هنر مدرن ایرانی، این جایگاه متزلزل شد. هنرمندان نوگرا می خواستند مکان زندگی خود را در اثر هنری بهنمایش بگذارند. نیما می خواست توصیفی از جهان خود بدهد. او در یکی از نامههایش در کتاب "دنیا خانه من است" مینویسد: «وقِتی مشغول تماشای آن جنگلهای قشنگ بودم. رفیق از من پرسید: چه می بینید؟» حقیقتاً ما چه چیز را میبینیم. شعر ما آیا نتیجه دید و رابطه واقعی بین ما و عالم خارج هست یا نه و از ما و دید ما حکایت می کند. سعی کنید همان طور که می بینید، بنویسید و سعی کنید شعر شما نشانی واضحتر از شما بدهد. وقتی که شما مثل قدما می بینید و برخلاف آنچه در خارج قرار دارد می آفرینید، آفرینش شما به کلی زندگی و طبیعت را فراموش کرده است؛ با کلمات همان قدما و طرز کار آنها باید شعر بسرایید. اما اگر در پی کار تازه و کلمات تازهاید، لحظهای در خود عميق شويد؛ نيما مي خواهد آن چه را مي بيند، بنويسد تا آن که شعرش نتیجه دید و رابط واقعی بین او و عالم خارج باشد. به تعبیر نیما می توان گفت، هنر خودش و محصص نشانی واضحتر از جهان زندگی را با خود و در خود دارد. در آثار این دو هنرمند ساحل، مركز ثقل تجربه هنرمندانه است. تجربه هنرمندانهای که در، با و برای زندگی است. زیستبوم آن دو هنرمند سواحل دریای خزر بوده است و با طبیعت کویر که در آن هر واحهای، چون موهبتی بهشتی تلقی میشود، بسیار متفاوت است. لذا لزوم چرخشی بنیادین در بازنمایی مکان در رسانه هنری به عنوان نبض تجربه هنرمندانه آنها احساس می شود. بنابراین زادبوم این دو هنرمند، در نوآوری های آنان در شکل سنتی هنر بی تأثیر نبوده است. به عبارت دیگر، آنها آنچه را در اقلیم جغرافیایی خود تجربه کردهاند، نمی توانستند با قراردادهای هنر سنتی بیان کنند. چراکه اثر هنری در مقام عینیت یافتگی تجربه زندگی آنها بود. نیما و محصص، سیالیت فضای ساحلی را بهجای انجماد فضای کویری برمینشانند.

#### تجربهای بهجان دریافته از ساحل دریا

به زعم فیلسوفان اگزیستانسیالیست تجربه در متن و بستر این جهان جربان دارد؛ آدمی تافته جدابافته از جهان نیست و در متن این جهان زندگی می کند. جان مک کواری، ۱۷ یکی از

کلی، عام، پراکنده و از جایگاه ناظری سرد و بی روح و به تعبیر زبان آلماني Erfahrung نيست بلكه بهمعناي Erfahrung است؛ تجربههای زیسته ۱۸ است. تجربهای بهجان دریافته است که در اثر هنری عینیت یافته و جوهر زندگی را در متن خویش دارد. پالمر در تبیین هنر برآمده از تجربههای عميقا بهجان دريافته شده مي نويسد:

این نوع بیان هنری «بهمعنای بیان فردی و یا روان شناختی نیست، بلکه بیان یک واقعیت اجتماعی- تاریخی است که در

تجربه آشکار می گردد و این واقعیت اجتماعی - تاریخی خود تجربه است.» (Palmer, 1969: 114)

واقعیتی که از برخورد جامعه ایرانی با جهان مدرن حاصل می شود و هنرمندان ایرانی هریک به نحوی می کوشند، تجربه خود را از این واقعیت در آفرینش هنری خود بیان کنند. مي توان گفت تجربه نيما و محصص که در تصوير ساحل دريا متجلی است، تجربهای عمیقاً زیسته است که در آن تجربه آفاقی و انفسی برهم منطبق شدهاند.

#### نتىجەگىرى

ساحل، مکان بسیاری از نقاشی های محصص و شعرهای نیماست. مکان اشعار نیما غالباً دریا، ساحل دریا یا رود است. در بررسی آماری از ۱۳ اثر محصص که مکان مشخصی در آن دیده میشود؛ حدود نود درصد تصاویر، ساحل دریاست. همان طور که زیستمحیط آن دو سواحل دریای خزر بوده، در آثارشان نیز ساحل دریا در مرکز اهمیت قرار گرفته است.

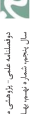
در آثار نیما و محصص، حاصل رویارویی هنرمند با جهانش، در تصویر ساحل دریا ظاهر شده است. ساحل دریا، استعارهای می شود که از دو جهت معنای امر مدرن را در خود دارد: نخست آنکه بنابر تعبیر شارل بودلر و مارشال برمن، سیالیت به عنوان استعاره زندگی مدرن، کیفیت برجسته آثار هنری مدرن است. این سیالیت در آثار نیما و محصص در تصویر ساحل و دریا نمایان است. از جنبه دیگر، خط ساحلی بهمثابه مرز بین دریا و خشکی، آب و خاک و مایع و جامد، شورشی علیه قطعیت دوگانهباور است.

محصص و نیما در اقدامی ساختارشکنانه علیه تقابلهای دوتایی برمیآشوبند و هنری بر مرز این تقابلها خلق می کنند. ساحل در آثار این دو هنرمند را می توان استعارهای از شورش علیه قطعیت دو گانهباور تعبیر کرد. در رویارویی این دو هنرمند با دریا معنای هنر آنها بهظهور میرسد. تجربه آنها از زیستبومشان، تجربهای عمیق و زیسته شده Erlebenis است. تجربه ای عمیقاً زیسته که در آن تجربه آفاقی و انفسی برهم منطبق شده است.

#### پینوشت

- ۱. شاعر معاصر ایران که در سال ۱۲۷۶ در دهکده یوش مازندران متولد شد. وی پدر شعر نو فارسی خوانده می شود. نیما سال ۱۲۹۶ موفق به دریافت تصدیقنامه از مدرسه عالی سنلویی تهران شد و با انتشار شعر افسانه، تحولی در شعر فارسی بهوجود آورد. در حیات شاعریاش به انتشار اشعار خود در نشریات و کتابهای مختلف مبادرت ورزید و با مجلاتی چون «مجله موسیقی» و «خروس جنگی» همکاری داشت. نیما در ۱۳ دی ۱۳۳۴ وفات یافت.
- ۲. نقاش و مجسمهساز ایرانی که در سال ۱۳۰۹ در رشت بهدنیا آمد. در ۱۴ سالگی در کارگاه و نمایشگاه محمدحبیب محمدی، نقاش گیلانی که هنر را در آکادمی هنر مسکو فراگرفته بود، شروع به کار کرد. در زمان اقامت خانوادگی در تهران، برای چندماه به آکادمی هنرهای تهران رفت و به گروه خروس جنگی پیوست و به همکاری با نشریه "پنجهخروس" پرداخت.

سال ۱۳۳۳به ایتالیا رفت و مدت نهسال در آنجا اقامت گزید. در ایتالیا به آکادمی هنرهای زیبای رم رفت و برای چندماه نزد فریزی هنرآموزی کرد . حاصل این دوره از زندگی محصص، چندین نمایشگاه گروهی و انفرادی در داخل و خارج ایتالیا و شر کت در بیینالهای ونیز، سائوپائولو و پاریس بود. در ۱۳۴۲ به امید خلق یک جنبش هنری مسئول و برانگیزنده در ایران، به تهران بازگشت و به فعالیت هنری و فرهنگی در عرصههای مختلف اقدام کرد. درکنار شرکت در نمایشگاههای هنری و کنفرانسها، آثاری از ایتالوکالونیو، لوییچی پیراندللو، مالاپار ته و پاوزه را از زبان ایتالیایی ترجمه کرد و از زبان فرانسوی، به ترجمه آثاری از اوژن یونسکو و ژان ژنه پرداخت. در ۱۳۴۸ به اروپا بازگشت و در رم اقامت گزید و در همانجا به ادامه زندگی و کار پرداخت. محصص در سال ۱۳۸۹ در شهر رم وفات یافت. 1.5



- 3. Marshal Berman
- Charles Baudelair
- Phenomenological
- Existentialist

- ۸. موجودی در اساطیر یونانی که نیمی از بدنش گاو و نیم دیگرش انسان بوده است.
  - ۹. نام کوهی در یوش، روبه روی خانه نیما یوشیج.
    - ۱۰. نام کوهی در مازندران.
      - ۱۱. نام مرغی شبیه سار.
      - ۱۲. نام درختی جنگلی.
      - ۱۳. نام درختی جنگلی.
    - ۱۴. نام قورباغهای درختی.
  - ۱۵. در لهجه مردم منطقه شمال گاو نر، کک کی خوانده می شود.

- 16. Giuseppe Selvaggi
- 17. John Macquarrie

۱۸. ترجمه رشیدیان از Erlebenis در کتاب «هوسرل در متن آثارش».

- احمدی، احمدرضا (۱۳۷۷). حکایت آشنایی من با .... تهران: ویدا.
- اسحاق پور، یوسف (۱۳۸۲). نگار گری ایرانی، رنگهای نور: آینه و باغ، ترجمه جمشید ارجمند. فصلنامه هنر. (۵۷)،
  - اسفندیاری، علی (نیما یوشیج) (۱۳۷۵). **دنیا خانه من است**. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: یونسکو.
    - \_\_\_\_\_(۱۳۸۴). مجموعه کامل اشعار. به کوشش سیروس طاهباز، تهران: نگاه.
- برمن، مارشال (۱۳۸۱). تجربه مدرنیته؛ هر آنچه سخت و استوار است دود میشود و به هوا میرود. ترجمه مراد فرهاديور، تهران: طرح نو.
- بودلر، شارل. (۱۳۸۲)، نقاش زندگی مدرن، ترجمه مهتاب بلوکی، از مدرنیسم تا پست مدرنیسم. ویراست لارنس کھون، تھران: نشر نی.
  - رُشیدیان، عبدالکریم (۱۳۸۴). **هوسرل در متن آثارش**. تهران: نی.
  - شایگان، داریوش (۱۳۵۰). بتهای ذهنی و خاطره ازلی. تهران: مرکز ایرانی مطالعات فرهن
    - هایدگر، مارتین (۱۳۷۹). **سرآغاز کار هنری**. ترجمه پرویز ضیاء شهابی، تهران: هرمس.
- Heidegger, M. (1971). Poetry, Language, Thought. (Trans. Albert Hotstadter). New York: Harper Colophon Books.
- Heidegger, M. (1988). Being and Time. (Trans. John Macquarrie and Edward Robinson). Oxford: Basil Blackwell.
- Macquarrie, J. (1980). Existentialism. Oxford: Basil Blackwell.
- Mohassess, B. (1977). Bahman Mohassess. Rome: Studio Visual Roma.
- Mohassess, B. (1980). Bahman Mohassess. Rome: Galleria Fontaella Borghese.
- Palmer, R. E. (1969). Hermeneutics. Evanston: Northwestern University Press.

Received: 2013/4/27 Accepted: 2013/6/10

# A Comparative Study of Representation of Shore in the Works of Nima Yushij and Bahman Mohasses

Zeynab Saber \* Nader Shayganfar\*\*

#### **Abstract**

In the modern art of Iran, painting discourse and poetry discourse (in spite of the ancient artistic tradition) are independent from each other. Nevertheless, poetry and painting sometimes join together; for instance, in the connection between the poetry of Nima Yushij and the painting of Bahman Mohasses. The aim of this paper is to study this connection and also find out the hidden common experience in the works of these two artists. Moreover, via exploring the meaning of "shore" in their works, the roots of the two artists' experience of modernity is also investigated.

The method used in this study is comparative which is based on comparing the discourses of poetry and painting and analyzing the literary themes employed in them.

This research aims to show that shore is considered as a deeply lived experience originated from the environment of the two artists which is represented in two different media. The analysis of such representation shows how objective and subjective experiences are conformed to each other. Moreover, "shore" is construed as a metaphor bearing with itself the meaning of modern matter in two aspects. First, fluidity as a metaphor of modern life is displayed in the image of shore and sea in the works of Nima Yushij and Bahman Mohasses. Second, the coastline as a border between sea and land, water and soil, and fluid and solid is a rebellion against dualist certainty.

**Keywords**: Nima Yushij, Bahman Mohasses, shore, lived experience, modernity, fluidity

<sup>\*</sup> Assistant Professor, School of Handicrafts, Art University of Isfahan

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, School of Conservation and Restoration, Art University of Isfahan