# اثر بخشی رویکرد گروه درمانی معنوی بر کاهش میزان افسردگی، اضطراب و استرس در زنان مبتلا به سرطان سینه

جعفر بوالهری  $^{1}$ ، قاسم نظیری  $^{7}$  و سکینه زمانیان  $^{*7}$ 

### حكىدە

این پژوهش با هدف بررسی اثربخشی رویکرد گروه درمانی معنوی بر کاهش میزان افسردگی، اضطراب و استرس در زنان مبتلا به سرطان سینه ی مراجعه کننده به مراکز درمانی شهر شیراز صورت گرفت. به همین منظور، تعداد ۲۴ نفراز زنان مبتلا به سرطان سینه مراجعه کننده به مرکز درمانی، به روش نمونه گیری تصادفی، پس از مصاحبه بالینی انتخاب گردیدند و در دو گروه ۱۲ نفری کنترل و آزمایش به صورت تصادفی جایگزین شدند. سپش همه ۲۴ نفر به وسیله ابزارهای پژوهش ازجمله مقیاس افسردگی – اضطراب – استرس (CASS-21) و مقیاس سلامت معنوی پژوهش ازجمله مقیاس قرار گرفتند. افراد گروه آزمایش، ۱۲ جلسه در مداخلات گروه درمانی معنوی شرکت کردند و این درحالی بود که گروه کنترل هیچ درمانی دریافت نکردند. در پایان دوباره آزمونها برای همه افراد نمونه (۲۲نفر) اجرا گردید. پس از گرد آوری پرسشنامه ها، داده های بدست آمده با استفاده از روش آماری تحلیل کواریانس و به وسیله نرم افزار SPSS مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفت. یافته ها نشان دادند که معنویت درمانی به شیوه گروهی در سطح معناداری ( $p \le 0/0001$ ) در کاهش افسردگی زنان مبتلا به سرطان سینه مؤثر بوده است. همچنین، در سطح معناداری ( $p \le 0/0001$ ) باعث بهبود سلامت معنوی در این بیماران گردیده است.

**واژه های کلیدی:** سرطان سینه؛ افسردگی؛ اضطراب؛ استرس؛ گروه درمانی معنوی.

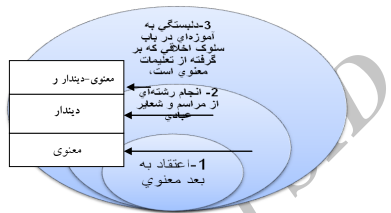
۱-دانشیار، دانشگاه علوم پزشکی تهران،ریاست انستیستو روانپزشکی تهران،Naziryy@yahoo.com احانشیار، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات فارس.۳-کارشناسی ارشد روانشناسی بالینی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد علوم و تحقیقات فارس. \*خویسندهی مسئول مقاله:zamaniyan37@yahoo.com

### ييشگفتار

«زمان آن رسیده است که راهکارهای معنوی، با نظریه و روشهای علمی روان درمانی ترکیب شود» (Richards&etal, 2007 ). یکی از معضلات قرن حاضر آشفتگیهای عاطفی و هیجانی در روابط انسانی است. در طول تاریخ مکاتب گوناگون انسان شناسی و روان شناسی به دنبال ارایه راه حلهایی بودند و به انسان و نیازهای او توجه کردهاند. مطالعات معنوی در روان شناسی در سطح جهان موضوعی جدی و اساسی است و توجه به آن در بسیاری از کشورها در حال افزایش است. پاچالسكى و لارسن (Pachalsky. & Larsen,1998 )، پاچالسكى و همكاران ( Pachalsky & etal, 2000) امروزه بسیاری از پزشکان ایمان و معنویت را به عنوان یک منبع مهم در سلامت جسمی و بهبود افراد می شناسند به گونه ای که آنها اغلب ضروری میدانند که در فرایند درمان مسایل معنوي بيماران را مورد توجه قرار دهند (Quoted by Richards, Hardman, & Berrett, 2007). معنویت، بُعدی از انسان است که ارتباط و یکپارچگی او را با عالم هستی نشان می دهد. ارتباط و یکپارچگی به انسان امید و معنا میدهد و او را از محدوده ی زمان و مکان و علایق مادی فراتر میبرد وحدت در هستی به وسیله افراد معنوی مشاهده میشود (Ghobari Bonab,2009). به طور خلاصه معنویت یکی از ابعاد زندگی انسانی است و هنگامی که افراد به اتاق مشاوره و درمان وارد میشوند، بعد معنوی خود را پشت در نمی گذارند بلکه باورهای معنوی، اعمال، تجارب، ارزشها، ارتباطات و چالشهای معنوی خود را نیز یه همراه خود به اتاق مشاوره و درمان می آورند (Pargament,2007). رویکردهای معنویت درمانی، درمانگران را تشویق میکنند که در درمان مسایل مهم معنوی درمانجویان را در زمان مناسب مورد خطاب قرار دهند و در راستای استفاده از قدرت بالقوهی ایمان و معنویت درمانجویان در درمان و بهبودی، از زبان و مداخله هایی استفاده کنند، که بیانگر احترام و ارزش قائل شدن درمانگر نسبت به مسایل معنوی درمانجو باشد .(Richards, Hardman, & Berrett ,2007)

مذهب و معنویت مجموعهای از کلمات و چارچوبها را ارایه میدهند که از راه آنها، انسان میتواند معنا ومفهوم زندگی خود را درک کند (west,2001). دان (Don, 1993) معنویت به وسیله اعمال و عقاید پذیرفته شده هر فرهنگ مشخصی بیان شده و شکل میگیرد. این رویکرد به معنویت در اصل اشاره دارد نیازهای معنوی به گونه ذاتی در قلمرو مذهب رسمی، دارای رابطه عمیق با عقیده به خداوند یا هر الوهیتی میباشد. به نظر میرسد که نیازهای معنوی یک ارزش و معنای خارجی داشته باشد ( Mazaheri, 2008).

فونتانا (Fontana, 2003) اعتقاد به بعد معنوی، انجام رشته ای از مراسم و شعایر عبادی و دلبستگی به آموزه ای در باب سلوک اخلاقی که بر گرفته از تعلیمات معنوی است، سه عامل اصلی اجزای دین میباشند. افرادی که فقط عامل اول را میپذیرند، افرادی معنوی و نه دین دار هستند، افرادی که هر سه عامل را میپذیرند، معنوی— دیندار هستند و افرادی که فقط عامل دوم و سوم را قبول دارند، دیندار نامیده میشوند که این امر تمایز میان معنویت و دین را نشان می دهد (Saver,2006).



شکل ۱- افراد معنوی – دیندار

پارگامنت (Pargament,2007) در کتاب خود به این نکته اشاره میکند که گرچه دو واژه معنویت و دین به صورتی قابل توجه هم گرا و واگرا هستند، اما او فقط به علت سادهسازی این دو واژه را جدا از هم به کار میبرد و هر جا که به واژه دین اشاره میکند منظور او اشاره به بافت وسیع فرهنگی، سازمانی و اجتماعی معنویت است.

در درمان معنویت گرا درمانگر، درمانجو را به کاوش در موضوعها و مسایل معنوی که با بهبود و بازیابی سلامتی او مرتبط هستند، دعوت میکند. تأکید درمانگر بر مسایل معنوی به صورتی بی طرفانه و غیر قضاوت گرایانه است و در ضمن با حساسیت تمام مسایل معنوی را دنبال میکند، اما با این حال، از سایر روشهای درمانی مانند دارو درمانی و یا سایر رویکردهای روانشناختی نیز استفاده میکند (Richards, Hardman, & Berrett, 2007).

معنویت درمانی به معنای در نظر گرفتن باورهای فرهنگی- مذهبی مردم در فرایند درمانگری و در نظر گرفتن بعد متعالی مراجعان میباشد این بعد متعالی آنها را به سوی خدا رهبری میکند (Ghobari Bonab, 2009)، بنابراین برای اینکه درمانگر بتواند بر سلامتی جسمی و روانی مراجع

تأثیر مثبت و قاطعی داشته باشد، میبایستی در روند درمان به مسائل معنوی و دینی مراجع، نیز بیردازد(Miller,2003).

بقائی پژوهشگران، سرطان را به عنوان یک مشکل عمده بهداشتی قرن محسوب می کنند؛ رشد روز افزون سرطان در چند دهه ی اخیر و اثراهای زیانبار آن بر تمامی ابعاد جسمی، عاطفی، معنوی، اجتماعی و اقتصادی انسانها از جمله عواملی هستند که توجه متخصصین را بیش از پیش به خود معطوف داشته است (Baghai, 2000). در بین انواع سرطان، دومین سرطان شایع در زنان، سرطان پستان است. پستان یکی از نمادهای زنانگی است و فکر از دست دادن یک پستان برای بسیاری از زنان غیر قابل تحمل است. واکنش زن نسبت به هر بیماری واقعی یا مشکوک، ممکن است شامل ترس از بد شکلی، از دست دادن جذابیت و ترس از مرگ باشد بنابراین برای بسیاری از خانمها سرطان سینه بسیار ترسناک است (Kaplan, Porter 2006).

اسپیرا و ریید (Spira & Reed, 2000) درمانهای سرطان پستان از قبیل رادیوتراپی و شیمی درمانی و جراحی میتوانند اثراهای جانبی فیزیکی و روانشناختی جدی داشته باشند که این اثراها باعث میشوند رعایت دستورهای درمانی مشکل شود و بیماران با درمان همکاری نکنند که این باعث کاهش اثراهای درمان دارویی میگردد و حتی روی طول عمر نیز تاثیر منفی میگذارد. اضطراب ناشی از بیماری سرطان پستان با شیوع بالایی گزارش شده است. لبونتاواتچای اضطراب ناشی از بیماری سرطان پستان با شیوع اضطراب در بیماران مبتلا به سرطان پستان از ۳۵ تا ۶۴درصد گزارش شده است که به همراه افسردگی در صدر عوارض روانی بیماران مبتلا به سرطان قرار دارد. مواردی مانند: ترس از عود بیماری، ترس از دست دادن خانواده و ترس مبتلا به سرطان قرار دارد. مواردی مانند: قطع عضو، ریزش مو، تهوع، استفراغ و تورم دست از جمله علل ایجاداضطراب در این بیماران میباشند. کومبلیت. آ. بی، لیگیبل. جی (A.B, Lygybl. J,2003) دداقل نیمی از زنان مبتلا به سرطان پستان دیسترس را ذکر کردهاند (Quoted byHajian& et al,2000)

کرونر جی. بیلی اس (Coronar, G. Billy S.1991) به دلیل طبیعت تهدید کنندی سرطان، تشخیص این بیماری باعث میشود که نیازهای معنوی بیماران به گونه ای چشم گیر افزایش یابد (Quoted by Rezaei, Seyyed Fatemi, Husseini, 2008)

های فیلد (Hay field M, F,1991) واین نیازها، بحرانهای معنایی زیادی در فرد ایجاد می کند و اعتماد به نفس و ایمان مذهبی به خطر می فتد، ارتباطات بین فردی به دلیل عدم اطمینان به آینده مختل می شود، مکانیزمهای سازگاری قبلی ناکافی به نظر می رسد .هم چنین، بستری شدن

در بیمارستان نیز ممکن است احساس تنهایی را به فرد القا کند و در یک کلام میتوان گفت که بحران معنوی درفرد پدیدار میشود (Quoted byRezaei&etah,2008).

همچنین، نقش جستجوی معنویت به عنوان منبعی موثر برای مقابله با پاسخهای جسمانی و روانی به سرطان پستان مورد توجه قرار گرفته است (Meraviglia,2006). با اشراف به مطالب یاد شده، دراین پژوهش اثر بخشی رویکرد گروه درمانی معنوی بر کاهش میزان افسردگی، اضطراب و استرس در زنان مبتلا به سرطان سینه مورد بررسی قرار گرفت.

### پیشینه پژوهش

ایگنل سی و همکاران ( IngelC&etal,2006)که به بررسی اثر بخشی استراتژیهای مقابله ای مذهبی – معنوی در بیماران مبتلا به سرطان برای کنار آمدن با بیماری پر داختند، نشان داد که استفاده از منابع دینی و معنوی بمنظور کنار آمدن با بیماری ،در بیماران مبتلا به سرطان و به گونه خاص بیماریهای تهدید کنندی زندگی شایع است. مقابله مذهبی – معنوی هم چنین، ممکن است در خدمت عملکردهای متعدد مانند حفظ اعتماد به نفس، ارایه یک احساس معنا و هدف، آرامش روانی و حس امید به کار رود. افراد یاد شده با بررسی هفده مقاله عنوان کردند: هر گونه نتایج قطعی درباره اثرات مفید یا مضر احتمالی مقابله مذهبی امذهبی با سرطان وجود ندارد.

با بررسی ارتباط بین افسردگی، ناامیدی و وضعیت شناختی بیماران مبتلا به سرطان پیشرفته با درد و معنویت در مورد ۸۲ بیمار، دریافتندکه همبستگی معنی داری میان ناامیدی، افسردگی و وضعیت شناختی وجود داشت. این یافتهها نشان دادند جنبه های جسمی، روانی و شناختی بیماران مبتلا به سرطان با هم در ارتباطند (Kyriaki Mystakidou & et al 2007).

در بررسی معناداری، معنویت و سلامت در نجات یافتگان از سرطان نتایج نشان دادند که بیماران مبتلا به سرطان اغلب باورهای مذهبی و معنوی خود را به عنوان راهی برای بدست آوردن معنا در دوران بیماری و بهبود از بیماری به کارمی برند و همچنین، از آن به عنوان راهی برای مقابله وکنار آمدن با مفهوم مرگ تکیه می کنند (Vacho Mary L.S.,2008). جان ال ونترا و همکاران (June L. Ventura, 2007) در پژوهشی با عنوان: همبستگی سلامت با بهزیستی در زنان مبتلا به نارسایی زودرس تخمدان دریافتند که سلامت و اقدامهای معنوی با عواملی مانند: بهزیستی معنوی، آرامش درونی و ایمان در ارتباطاند.

در پژوهشی با عنوان استراتژیهای مقابله ای فعال به عنوان یک میانجی گر ارتباطی بین مذهب معنویت و کیفیت زندگی درزنان مبتلا به سرطان تخمدان، نتایج بدست آمده نشان دادند که ارتباط مثبتی بین مذهب - معنویت و کیفیت زندگی

در این بیماران وجود دارد (Andrea L. Canada, 2005). جاناتان کافمن و همکاران ( Koffman,2008) درمقاله ای با عنوان من سرطانم را کنترل می کنم. معانی مذهب را در میان زنان سفید پوست انگلیسی و زنان سیاه پوست کارائیب مبتلا به سرطان پیشرفته بررسی کردند. آنها توصیه کردند که متخصصان هنگام مصاحبه با بیماران از زمینه های گوناگون فرهنگی، فرصتهایی به را برای بیان اطلاعات در مورد بیماری و باورهای مذهبی و معنوی خود بدهند، چرا که ممکن است این باورها درک بیماران از بیماری و درمان آنها را تحت تأثیر قرار دهد.

پیتر فیسچر و همکارن (Peter Fischer etal 2010) رابطه بین هویت مذهبی و استراتژیهای مقابلهای ترجیح داده شده بین فردی و درون فردی در افراد مسلمان و مسیحی را سنجیدند و بیان کردند که وابستگی های مذهبی که برای کمک به کنار آمدن افراد با مشکلات و رویدادهای استرس زا کمک کننده میباشند در مورد مسیحیان و مسلمانان هر دوصدق می کند و هویت مذهبی انواع گوناگون روشهای مقابله را پرورش می دهند.

لیونه و همکاران (Livneh etal, 2004)در پژوهش خود با عنوان «انطباق روانی با بیماریهای مزمن و ناتوان کننده » نشان دادند که معنویت نقشی مهم در سازگاری با شرایط استرسزای ناشی از بیماریهای مزمن دارد.

کول (Cole, 2000) در پژوهش خود با عنوان «گروه درمانی متمرکز بر درمان معنوی در بیماران سرطانی » نشان دادند که مداخلات درمانی معنوی به صورت فردی برای زنانی که بازماندگان آزار جنسی بودند می تواند مؤثر باشد (Quoted by Richards&e tal,2007).

فرنز و کارئی (Ferenz&karii, 1989) با انجام دادن پژوهش هایی رابطه ی بین مذهبی بودن درونی و بیرونی و صفت اضطراب را بررسی کردند. با اینکه بسیاری از پژوهش ها حاکی از اثر بخشی رویکرد معنوی را در بیماران گوناگون ،ازجمله بیماران مبتلا به سرطان است، اما هینزلمن و فهر (Hillsmam&fehr ,1987) در مطالعات خود رابطه معناداری بین اضطراب و مذهبی بودن گزارش نکردند. ضمناً اسپیلمن ( Spellman,1971 ) مذهبی بودن را با افزایش اضطراب مربوط میداند (Quoted by Poor Syed Aghaii,2010).

آلستر جی. کانینگهام ( Alastair, J. Cunningham,2005 )که با هدف سنجش اثراهای دوره درمان کوتاه مدت روانی آموزشی با تأکید بر جنبههای معنوی مقابله با استرس و بهبود صورت گرفت، روند رو به بهبودی قابلتوجهی در نمرات بلافاصله پس از مداخلات بوجود آمد و نتایج نشان داد که پرداختن به مسایل معنوی در چارچوب گروه درمانی مزایای بسیار خوبی برای افراد مبتلا به سرطان به همراه دارد.

استفاده از معنویت در گروه درمانی، یکی از عوامل تأثیرگذار و حایز اهمیت است که می تواند در ارتقای حمایتهای اجتماعی، سازگاری و تطابق در امور مربوط به سلامت مؤثر باشد (Revheim,N.,Greenberg 2007). فرینگ، میلر و شاو (Fehring miller and shaw,1997) رابطه سلامت معنوی، مذهب، امیدواری، افسردگی و دیگر حالات خلقی را با سازگاری سالمندان مبتلا به سرطان بررسی کردند نتایج این پژوهش نشان داد که بین دینداری درونی، سلامت معنوی، امیدواری و دیگر حالات خلقی رابطه منفی وجود امیدواری و دیگر حالات خلقی رابطه منفی وجود دارد (Quoted by Askari &etal,2010).

ابرن (398, O'bren) در مطالعهای که درباره ی ۱۷۵ بیما مبتلا به سرطان سینه انجام شد نشان دادند که سطح سلامت معنوی در زنانی که مذهبی بودند بالاتر است و این زنان، مذهبی بودن را و (Quoted by Askari &etal,2010).

شریفی (Sharifi, 2002) در بررسی « رابطه ی نگرش دینی با سلامت عمومی، افسردگی، اضطراب، پرخاشگری و شکیبایی» در مورد ۴۰۰۰ نفر از دانشجویان دانشگاه آزاد اسلامی واحد اهواز انجام گرفت نتایج نشان داد که نگرش دینی با اختلال در سلامت عمومی، اضطراب و شکیبایی مرتبط است از سوی دیگر، در مورد رابطه با متغیرهای افسردگی و پرخاشگری، بعد عاطفی و اعتقادی بهترین پیش بینی کننده است.

بوالهری (Bolhary, Jafar,1999) در بررسی «رابطه بین عوامل تنش زا ،میزان توکل به خدا و نشانگان استرس» در دانشجویان پزشکی گزارش داد با بالا رفتن نمره های آزمودنی ها در پرسش نامه های توکل،نمره ی آنان در پرسش نامه ی استرس کاهش یافته است.

در پژوهش دیگری که برای بررسی «رتباط مذهبی بودن با میزان اضطراب، افسردگی و سلامت روانی گروهی» که در مورد بیماران بیمارستان های شهدای هفتم تیر و مجتمع حضرت رسول اکرم(ص) انجام شد رابطه معنا داری بین نگرش مذهبی با اضطراب، افسردگی و سلامت روان نمونههای پژوهش شده مشاهده شد (TahmasebiPoor, Kamangar, 1997).

حمدیه، ترقی جاه (Hamdyh, Tarighijah,2008) با مقایسه تأثیر روان درمانی گروهی با رویکرد شناختی و معنوی بر افسردگی دانشجویان دختر دانشگاههای تهران، بیان کردند که سلامت معنوی بیشتر بویژه معنا، صلح و آرامش به طرز چشمگیری با افسردگی کمتر همراه است. دستیابی بیماران به احساس سلامت معنوی میتواند افسردگی را کاهش دهد و یا از آن جلوگیری کند.

در پژوهش بهرامی دشتکی (Bahrami Dashtaki, 2008) با عنوان «بررسی تاثیر آموزش گروهی معنویت در دانشجویان دختر» این نتیجه حاصل شد که: که معنویت موجب کاهش افسردگی میشود.

بهمنی و همکاران (Bahmani &etal ,2010) با مقایسه اثر بخشی گروه درمانگری شناختی – هستی نگر وشناخت در مانگری آموزش محور راجع به افسردگی و امیدواری، در زنان مبتلا به سرطان سینه، دریافتند که گروه درمانگری شناختی ـ هستینگر، بیش از شناخت درمانگری آموزش محور وهر دو بیش از گروه گواه در کاهش میانگین افسردگی و افزایش امیدواری در زنان مبتلا به سرطان سینه مؤثر می باشد و میانگین افسردگی در هر دو روش بر کیفیت زندگی و افزایش حرمت به خود به یک اندازه موثر است .

همچنین، پژوهش شجاعیان و زمانی فرد (Shojayan&Zamanimonfared, 2003) که با هدف «بررسی رابطهی میان بکارگیری دعا در زندگی روزمره، با سلامت روانی و عملکرد شغلی» انجام شد، نشان دهنده کاهش نمرههای اضطراب و افسردگی در گروه آزمایش بود.

علوی و منائی (Alavi& Manayy ,2009) در مطالعهای که در مورد ۳۰۰ زن بالای ۱۸ سال مبتلا به سرطان پستان انجام شد، شیوع اختلالات اضطرابی ۱۶٪ ، نشانههای اضطرابی ۱۹٪ ، شیوع اختلال افسردگی ۹٪ و شیوع نشانههای افسردگی ۱۶/۷٪ تشخیص داده شد.

فلاح و همکاران(Fallah&etal,2009) در مطالعه ای با عنوان: « اثر بخشی آموزش معنویت به شیوه گروهی بر افزایش امید، رضایت از زندگی و شادکامی زنان مبتلا به سرطان سینه » انجام شد. نتایج حاکی از تفاوت معنادار بین گروه آزمایش و گروه کنترل بوده است.

### فرضیه های پژوهش

۱- فرضیه نخست: رویکرد مداخله گرا به شیوه گروهی در کاهش میزان افسردگی در بیماران مبتلا به سرطان سینه موثر است.

۲- فرضیه دوم: رویکرد مداخلهگرا به شیوه ی گروهی در کاهش میزان اضطراب در بیماران مبتلا به سرطان سینه موثر است.

۳-فرضیه سوم: رویکرد مداخلهگرا به شیوه گروهی در کاهش میزان استرس بیماران مبتلا به سرطان سینه موثر است.

۴-فرضیه چهارم: رویکرد مداخله گرا به شیوه گروهی در افزایش سلامت معنوی بیماران مبتلا به سرطان سینه موثر است.

### روش پژوهش

این پژوهش مطالعهای تجربی بر اساس طرح پیش آزمون و پس آزمون با گروه کنترل است. در این روش آزمودنیها به صورت تصادفی انتخاب وسپس با همین روش در گروههای کنترل و آزمایش جایگزین شدند. همچنین، پیش از اجرای متغیر مستقل (گروه درمانی معنوی)، آزمودنیهای انتخاب شده در هر دو گروه در پیش آزمون اقدام به پر کردن ابزاز پژوهش آزمودنیهای انتخاب شده در هر دو گروه در این پژوهش عبارت است از: «گروه درمانی (پرسشنامههای مورد نظر) کردند. متغیر مستقل در این پژوهش عبارت است از: «گروه درمانی معنوی» و متغیرهای وابسته عبارتند از: «میزان افسردگی،اضطراب، استرس و سلامت معنوی» در زنان مبتلا به سرطان سینه. پس از اتمام جلسات درمانی (۱۲جلسه) پس آزمون روی دو گروه اجرا شد. با توجه به اینکه درطرح آزمایشی این پژوهش، پیش آزمون و پس آزمون با گروه کنترل بود، جهت کنترل اثر عامل پیش آزمون، از روش آماری تحلیل کوواریانس استفاده گردید.

### نمونه و روش نمونهگیری

در این پژوهش که در مورد برخی بیماران مراجعه کننده به مرکز امید و بیمارستان امیر شهر شیراز انجام شد، پس از بررسی بیماران وانجام مصاحبه بالینی، مراجعان دارای شرایط لازم برای پژوهش مورد نظر مشخص گردیدند و تمامی آزمودنی ها ابزارهای پژوهش را تکمیل کردند. سپس بر اساس روش نمونه گیری تصادفی دو گروه ۱۲نفره جدا گردید و آنها در دو گروه آزمایش و کنترل قرار گرفتند.

پس از آن اعضای گروه آزمایش پس از توضیح کامل در مورد پژوهش و اعلام رضایت از جانب آنها، به مدت دوازده هفته، به صورت هفتهای یک جلسه ۱۲۰ دقیقه ای وارد این درمان شدند. کلیه آزمودنی ها تمام ابزار پژوهش را در دو نوبت تکمیل کردند پس از اتمام ۱۲جلسه درمان گروهی، بار دیگر هر دو گروه به وسیله ی ابزارهای پژوهش آزمون شدند.

## شرايط لازم براي شركت كنندگان درجلسههاي درمان

۱-داشتن سواد خواندن و نوشتن . ۲- داشتن سن کمینه ۱۸ و بیشینه ۶۰ سالT- نداشتن ملاکهای تشخیصی برای ختلالات بارز روانپزشکی از قبیل سایکوز، افسردگی اساسی، وسواسی - جبری و اختلالات شخصیتT- نداشتن بیماری جسمی دیگری که فرد را از شرکت در برنامه پژوهش باز دارد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Pre test- post test randomized group design

### ابزارهاي پژوهش

 $DSM-IV^{\ \ }$ الف)مصاحبه بالینی ساختار یافته برای اختلالات محور I و I در I مصاحبه بالینی با توجه به موارد زیر صورت گرفت :

تشخیص اختلالهای محور یک (اختلالات بالینی و سایر اختلالاتی که ممکن است کانون توجه بالینی باشند)، محور دو (اختلالات شخصیت و عقب ماندگی ذهنی) و اطلاعات شخصی ( شامل: اسم، سن، جنس، وضعیت تاهل، شغل، میزان تحصیلات و...)

بررسی تاریخچه زندگی، مشکلات فعلی، وضع ظاهر و رفتار بیمار، فعالیتهای روانی- حرکتی، عواطف و خلق، اختلالات ادراکی، هوش، تکلم و تفکر.

این مصاحبه یک مصاحبه نیمه ساختار یافته است و بیش از هر مصاحبه تشخیصی استاندارد دیگری در مطالعات روانپزشکی استفاده میشود. مطالعات گوناگون از جمله مطالعات ویلیامز، گیبون و همکاران (Williams, Gibbon,1992) و پولاک، باکشتین ولینچ ( Quoted by Sharifi&etal , 2004). حاکی از روایی و پایایی مطلوب آن است (کharifi&etal , 2004). در مطالعه شریفی و همکاران (Sharifi&etal , 2004) که با هدف «سنجش پایایی و قابلیت اجرای این مصاحبه بالینی» صورت گرفت در مرحله نخست: «ترجمه ابزار و بررسی روایی بین فرهنگی ترجمه»؛ مرحله دوم: «مطالعه پایایی وقابلیت اجرای ترجمهی فارسی درجمعیت بالینی ایرانی». نتایج به شرح زیر بود: پایایی قابل قبول تشخیصهای داده شده با نسخه فارسی و قابلیت اجرای مطلوب آن نشان داد که میتوان ازاین ابزار در تشخیصگذاری های بالینی پژوهشی و آموزش استفاده کرد.

# ب)مقیاس افسردگی \_اضطراب \_استرس

این پرسشنامه یک ابزار خودسنجی است که شامل ۲۱ پرسش و سه بخش مساوی راجع به هریک از شاخصهای مورد بررسی میباشد. هر یک از پرسشها دارای مقیاس چهار تایی لیکرت بین صفر تا سه است (۱-هرگز، ۱-کم، ۲-متوسط، ۳-خیلی زیاد)، درجهبندی می شود.

لاویبوند و لاویبوند ( Lovibond & Lovibond, 1995 ) در مطالعهای درمورد یک نمونه بهنجار، همسانی درونی بالایی را برای مقیاسهای افسردگی، اضطراب و استرس (به ترتیب ۱۹/۰، ۸۴ /۱۰ ۹۰ (۰/۰۹ محاسبه کرد. اعتبار و روایی این آزمون در پژوهشهای متعدد مورد بررسی شده است. از جمله این پژوهشها، مطالعه هنجاریابی است که در مورد نمونه ایرانی انجام گرفته است. در این مطالعه، اعتبار این مقیاس از طریق همسانی درونی، روایی آن با استفاده از تحلیل عاملی و روایی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders, Fourth Edition

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - Depression Anxiety Stress Scale

ملاک با اجرای همزمان آزمونهای افسردگی بک، اضطراب زونگ و استرس ادراک شده، مورد بررسی شده است و نتایج آن این گونه گزارش شده است: همسانی درونی مقیاسهای افسردگی ـ اضطراب ـ استرس با استفاده از آلفای کرونباخ، عبارت بودند از: مقیاس افسردگی که اضطراب اضطراب و مقیاس استرس 7/4، همچنین، بمنظور بررسی روایی ملاک افسردگی ـ اضطراب اضطراب اجرای همزمان پرسشنامههای افسردگی بک، اضطراب زونگ و استرس ادراک شده، استفاده شد. همبستگی مقیاس افسردگی افسردگی ـ اضطراب \_ استرس با آزمون افسردگی بک 7/4، همبستگی مقیاس اضطراب آن با آزمون اضطراب زونگ 7/4، و همبستگی مقیاس استرس ادراک شده 7/4، بود که تمامی همبستگی ها در سطح 7/4 معنادار Quoted by Haji Alizadeh&etal ,2008).

در این پژوهش محاسبه همسانی درونی روی یک نمونه بهنجار برای مقیاس افسردگی ۱۸۶۰، اضطراب ۷۷۰و برای استرس۷۸۸محاسبه شد.

### ج)مقیاس سلامت معنوی

این مقیاس بیست سؤال داشته است که ده سؤال آن سلامت مذهبی و ده سؤال آن سلامت و وجودی را اندازه گیری می کند. هر یک از سؤالات دارای مقیاس لیکرت، بین یک تا شش است و نمره بالاتر بیانگر سلامت معنوی بالاتر می باشد. این مقیاس سه بعد دارد: ۱.بعد سلامت دینی سلامت وجودی ۳. بعد سلامت کلی معنوی ،نمرههای بعد سلامت دینی و بعد سلامت وجودی را با هم ترکیب می کند. بعد سلامت دینی به عنوان یک عامل اندازه گیری دین داری در نظر گرفته می شود. از آنجایی که این مقیاس به وفور استفاده شده است دارای اعتبار همگرا و تفکیک کننده است ( Paloutzian & Park, L,2005).

این مقیاس اندازهگیری کلی از ادراک کیفیت سلامت معنوی فرد در زندگی در دو بعد دینی (مذهبی) و وجودی بدست میدهد. سلامت معنوی بیانگر این نکات است:۱. ارتباط فرد با خدا و یا هر قدرتی که آنرا بعد معنوی خود میدانند ۲. احساس رضایت از معنای زندگی و یا هدف زندگی خود (Steele.1999).

پائلوتزین و بافر(Paloutzian Buffer,1991) ضریب الفای کرونباخ برای انسجام درونی این مقیاس برای کل مقیاس  $^{1/4}$  و برای حیطه دینی  $^{1/4}$  و برای حیطه وجودی  $^{1/4}$  و برای حیطه دینی  $^{1/4}$  و برای حیطه دینی  $^{1/4}$  و برای حیطه دینی  $^{1/4}$  و برای حیطه وجودی  $^{1/4}$  و برای حیطه دینی  $^{1/4}$  و برای حیطه وجودی  $^{1/4}$  میباشد که همگی با پایایی و انسجام درونی بالایی همسان هستند. بنظر میرسد که

www.SID.ir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Spiritual Well-Being Scale

این مقیاس اعتبار کافی برای اینکه شاخص کیفیت زندگی باشد، دارد. افرادی که نمره های بالاتری در این مقیاس می گیرند اغلب احساس تنهایی کمتری می کنند، از نظر اجتماعی دارای مهارت بیش تری هستند. اعتماد به نفس بیش تری دارند و از نظر تعهد دینی درونی تر هستند. این مقیاس با مقیاس هدف در زندگی همبستگی مثبت دارد. از این مقیاس برای ارزیابی سلامت معنوی در جمعیت دانشجویان و افراد بزر گسال دارای بیماری مزمن، استفاده شده و گزارش شده است که بین احساس تنهایی و سلامت معنوی همبستگی منفی وجود دارد. گروه بیماران بزرگسال در کل مقیاس و در حیطه دینی مقیاس نمراهای بالاتری نسبت به گروه افراد سالم داشتند، اما در حیطه وجودی نمرههای مشابهی گرفتند و پژوهشگر نتیجه گیری کرده که در بیماریهای مزمن ممکن است ارزشهای دینی و معنوی افراد، ایمان به خدا و ارتباط آنها با خدا خود را تحریک کنند (QuatebyPaloutzian &Park,2005)

روایی پرسشنامه سلامت معنوی پس از ترجمه به فارسی از راه اعتبار محتوی تعیین شد. پایایی پرسشنامه از راه ضریب اَلفای کرونباخ ۸۲/تعیین گردید (Rezaei& etal ,2008).

در این پژوهش پایایی پرسشنامه از طریق ضریب پایای آلفای کرونباخ ۸۲/تعیین شد.

### روش مداخله

پس از ارزیابی بیماران و اطمینان از شرایط بیماران برای شرکت آنها در پژوهش ،مانند: نداشتن اختلال روان پزشکی بر اساس معیارهای مصاحبه بالینی ساختار یافته ، جلسات درمان با همکاری کمک درمانگر انجام شد.

خلاصه کلی شیوه اجرا درتمامی جلسهها به این صورت بود، هارتز ( Hartz,2005) ابتدای هر جلسه با فن تن آرامی  $^{\prime}$  و ذهن آگاهی متمرکز  $^{\prime}$  ( تمرکز بر تنفس خود و یا یک موضوع خاص) آغازمی شد (Kamkar,2008) . سپس به مروری بر تکلیف جلسه قبل آزمودنیها پرداخته می شد، به دنبال آن بحث و آموزش مقوله ی مورد نظر انجام می شد. همچنین، به تمرین در گروه می پرداختیم و در پایان با معرفی تکالیفی که می بایست آزمودنی ها در فاصله زمانی تا جلسه بعد انجام می دادند و تاکید بر استفاده از تن آرامی در طول روز، جلسه پایان می یافت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Relaxation

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Mindfullness Meditation

| جدول ۱- جلسههای اعمال شده بر گروه( آزمایش)                                                        |                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| عنوان جلسات                                                                                       | جلسه های درمان |
| آشنایی اعضا با یکدیگر و گفتگو در مورد مفهوم معنویت و دین وتا ثیر آن در زندگی<br>فرد               | جلسه نخست      |
| خود آگاهی و ارتباط با خود و گوش دادن به ندای درونی                                                | جلسه دوم       |
| خود انگاره                                                                                        | جلسه سوم       |
| کلمه خدا و ارتباط با خدا ویا هر قدرت برتری که درمانجو به آن ایمان دارد و نیایش و<br>گفتگوی با خدا | جلسه چهارم     |
| نوع دوستی ( انجام کاری معنوی به صورت گروهی )                                                      | جلسه پنجم      |
| ارتباط با مقدسات                                                                                  | جلسه ششم       |
| رنجش و عدم بخشش واحساس گناه و بخشش خود                                                            | جلسه هفتم      |
| بخشش                                                                                              | جلسه هشتم      |
| مرگ و ترس از مرگ و رنج                                                                            | جلسه نهم       |
| ایمان و توکل به خدا                                                                               | جلسه دهم       |
| قدردانی و شکر گزاری                                                                               | جلسه يازدهم    |
| جلسه پایانی                                                                                       | جلسه دوازدهم   |

# روش تجزیه و تحلیل آماری

برای بررسی فرضیههای پژوهش از روشهای آمار استنباطی متناسب با فرضیههای پژوهش یعنی تحلیل کوواریانس استفاده شد و تحلیل آماری دادهها با استفاده از نرم افزار SPSS صورت گرفت.

# یافته های پژوهش

فرضیه نخست: رویکرد مداخله گرا به شیوه ی گروهی در کاهش میزان افسردگی در افراد مبتلا به سرطان سینه موثر است. با توجه به اینکه طرح آزمایشی این پژوهش پیش آزمون و پس آزمون با

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Analuysis of Variance

1..

گروه کنترل میباشد، جهت کنترل اثر عامل پیش آزمون از روش آماری تحلیل کوواریانس استفاده گردید.

جدول ۱- میانگین و انحراف معیارمیزان افسردگی دو گروه

| انحراف معيار | میانگین | تعداد | گروهها |
|--------------|---------|-------|--------|
| 7/74         | 18/88   | ١٢    | کنترل  |
| ۵/۴۸         | ٩/۵     | ١٢    | آزمایش |

با توجه به جدول یک میانگین افسردگی گروه کنترل بیشتر از گروه آزمایش میباشد. جهت بررسی اینکه آیا این تفاوت به دست آمده معنادار است یا خیر به جدول ۲مراجعه می کنیم.

جدول ۲- نتایج آزمون تحلیل کوواریانس جهت مقایسه نمره های افسردگی دو گروه

| مجذور اتا | سطح      | مقدار | میانگین        | درجه  | مجموع         | منابع     |
|-----------|----------|-------|----------------|-------|---------------|-----------|
|           | معنىدارى | F     | مجذور ها       | آزادی | مجذور ها      | تغييرات   |
| ٠/۴٨      | •/•••    | 19/49 | ۳۲۰/۸ <i>۹</i> | ١     | ۳۲۰/۸۹        | بین گروهی |
| •/18      | ٠/٠۵٨    | 4     | <i>۶۶</i> /۲۹  | ١     | <i>۶۶</i> /۲۹ | پیش آزمون |
| _         | -        | _     | 18/04          | 71    | ۳۴۷/۳         | خطا       |

همانگونه که در جدول اول نشان داده شده است، مقدار F، جهت تفاوت بین گروهها (کنترل و آزمایش) در سطح معناداری P < (1,0,0) و معنی دار میباشد، بدین معنا که تفاوت معنی داری (با کنترل عامل پیش آزمون) بین نمراههای افسردگی گروه آزمایش و کنترل وجود دارد. پس فرضیه نخست تایید می گردد، یعنی روش درمانی مداخله گرا باعث کاهش میزان افسردگی در گروه آزمایش شده است. شاخص دیگری که باید به آن توجه شود، « اندازه اثر P میباشد که در جدول با عنوان مجذور اتا مشخص شده است. مجذور اتا نشان دهنده درصدی از واریانس نمرات افسردگی میباشد که در اثر اجرای عمل آزمایشی بوجود آمده است. مقدار مجذور اثا برابر با P میباشد که اگر آنرا تبدیل به درصد کنیم P میشود، بدین معنا که P باز تغییرات نمرات افسردگی ناشی از اجرای روش درمانی میباشد به زبان دیگر گروه درمانی معنوی باعث P درصد تغییر در نمراه های افسردگی گردیده است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Effect Size

فرضیه دوم: رویکرد مداخله گرا به شیوه گروهی در کاهش میزان اضطراب در افراد مبتلا به سرطان سینه موثر است. جهت بررسی این فرضیه نیز از روش آماری تحلیل کوواریانس استفاده میکنیم.

جدول ۳- میانگین و انحراف معیار میزان اضطراب دو گروه

| <u> </u>  | جدول ۱- میاحتی و احدرات معیارای اعتصارات کو کروه |       |           |  |  |  |  |
|-----------|--------------------------------------------------|-------|-----------|--|--|--|--|
| راف معيار | میانگین انح                                      | تعداد | گروهها    |  |  |  |  |
| 9/47      | ۱۵/۵                                             | ١٢    | <br>کنترل |  |  |  |  |
| ۵/۱       | 9/88                                             | ١٢    | آزمایش    |  |  |  |  |

با توجه به اینکه میانگین اضطراب گروه کنترل بیشتر از گروه آزمایش میباشد. جهت بررسی این که آیا این تفاوت بدست آمده معنیدار است یا نه به جدول زیر مراجعه میکنیم.

جدول ۴- نتایج آزمون تحلیل کوواریانس جهت مقایسه نمرهها اضطراب دو گروه

| مجذور اتا | سطح      | مقدار | میانگین  | درجه  | مجموع    | منابع     |
|-----------|----------|-------|----------|-------|----------|-----------|
|           | معنىدارى | F     | مجذور ها | آزادي | مجذور ها | تغييرات   |
| •/14      | ·/·Y     | ٣/٣۴  | 191/4    |       | 191/4    | بین گروهی |
| •/•۴١     | ۰/۳۵۲    | ./9.4 | ۵۲/۱۷    | 1     | ۵۲/۱۷    | پیش آزمون |
| _         | -        | =     | ۵۷/۶۹    | 71    | 1711/49  | خطا       |

همان گونه که در جدول چهارم نشان داده شده است، مقدار F جهت تفاوت بین گروهها (کنترل و آزمایش) در سطح معناداری f معنیدار نمیباشد. بدین معنا که تفاوت معنیداری (با کنترل عامل پیش آزمون) بین نمرههای اضطراب گروه آزمایش و کنترل وجود ندارد. پس فرضیه دوم تایید نمی گردد یعنی روش درمانی مداخله گرا باعث کاهش میزان اضطراب در گروه آزمایش نشده است.

فرضیه سوم: رویکرد مداخله گرا به شیوه گروهی در کاهش میزان استرس در افراد مبتلا به سرطان سینه موثر است.

جدول ۵- میانگین و انحراف معیارمیزان استرس دو گروه

| انحراف معيار | میانگین | تعداد | گروهها |
|--------------|---------|-------|--------|
| Y/1          | ۱۵/۳۳   | ١٢    | كنترل  |
| Υ/۱۵         | ۱۱/۸۳   | ١٢    | آزمایش |

با توجه به جدول بالامیانگین استرس در گروه کنترل بیشتر از گروه آزمایش میباشد. جهت بررسی معنیداری این تفاوت از آزمون آماری تحلیل کوواریانس استفاده می کنیم.

جدول ۶- نتایج آزمون تحلیل کوواریانس جهت مقایسه نمرات استرس دو گروه

| مجذور اتا | سطح      | مقدار | میانگین  | درجه  | مجموع    | منابع     |
|-----------|----------|-------|----------|-------|----------|-----------|
|           | معنىدارى | F     | مجذور ها | آزادی | مجذور ها | تغييرات   |
| ٠/٠۵١     | ٠/٢٩٣    | 1/1٣  | ۵۶/۹۲    | ١     | ۵۶/۵۲    | بین گروهی |
| ٠/٠۶١     | ٠/٢۵۵    | 1/47  | ۶۸/۵۵    | ١     | ۶۸/۵۵    | پیش آزمون |
| =         | -        | _     | 8/48     | ۲۱    | 1.49/77  | خطا       |

همانگونه که در جدول ششم نشان داده شده است مقدار F جهت تفاوت بین گروهها (کنترل و آزمایش) در سطح معناداری P7 . P0 معنی دار نمی باشد معنی دار نمی باشد. بدین معنا که تفاوت معنی داری (با کنترل عامل پیش آزمون) بین نمراه های استرس گروه آزمایش و کنترل وجود ندارد. پس فرضیه دوم تایید نمی گردد یعنی روش درمانی مداخله گرا باعث کاهش میزان استرس در گروه آزمایش نشده است.

**فرضیه چهارم**: رویکرد مداخله گرا به شیوه گروهی در افزایش سلامت معنوی افراد مبتلا به سرطان سینه موثر است.

جدول ۷- میانگین و انحراف معیارمیزان سلامت معنوی دو گروه

| حراف معيار | میانگین ان | تعداد | گروهها |
|------------|------------|-------|--------|
| ۸٠/٠٨      | ۸٠/٠٨      | ١٢    | كنترل  |
| ٧/٠٣       | ۸/٣        | 17    | آزمایش |

همانگونه که در جدول بالا نشان داده شده است میانگین سلامت معنوی در گروه آزمایش بیشتر از گروه کنترل میباشد. جهت بررسی معنیداری این تفاوت از آزمون آماری تحلیل کوواریانس استفاده میکنیم.

| جدول ۸- نتایج آزمون تحلیل کوواریانس جهت مقایسه نمراه های سلامت معنوی دو گروه |          |       |                                        |       |                                        |         |  |
|------------------------------------------------------------------------------|----------|-------|----------------------------------------|-------|----------------------------------------|---------|--|
| مجذور اتا                                                                    | سطح      | مقدار | ميانگين                                | درجه  | مجموع                                  | منابع   |  |
|                                                                              | معنىدارى | F     | مجذور ها                               | آزادی | مجذور ها                               | تغييرات |  |
| 140                                                                          | , ,      | 11/67 | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |       | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | . #     |  |

| مجذور اتا | سطح      | مقدار  | ميانگين  | درجه  | مجموع    | منابع     |
|-----------|----------|--------|----------|-------|----------|-----------|
|           | معنىدارى | F      | مجذور ها | آزادی | مجذور ها | تغييرات   |
| ٠/٣۶      | ٠/٠٠٣    | 11/87  | 771/77   | ١     | 771/77   | بین گروهی |
| •/•       | ./94     | •/•••۶ | ۰/۳۵۴    | ١     | ۰/۳۵۴    | پیش آزمون |
| _         | _        | _      | ۶۲/۰۷    | ۲۱    | 12.4/47  | خطا       |

همانگونه که در جدول  $\Lambda$  نشان داده شده است، مقدار F جهت تفاوت بین گروهها (کنترل و آزمایش) در سطح  $p \geq \cdot / \cdot \cdot \gamma$  معنی دار می باشد. پس تفاوت معنی داری بین میانگین های سلامت معنوی دو گروه وجود دارد. پس فرضیه چهارم تایید می گردد، یعنی روش درمانی مداخله گرا باعث افزایش میزان سلامت معنوی در گروه آزمایش شده است. مقدار مجذور اتا برابر با ۳۶/۰میباشد که اگر آنرا به درصد تبدیل نماییم میشود ۳۶ ٪ بدین معنا که ۳۶٪ از تغییرات نمرههای سلامت معنوی ناشی از اجرای روش درمانی میباشد. به زبان دیگر، معنویت درمانی باعث ۳۶ درصد تغییر در نمرات سلامت معنوی گردیده است.

افزایش علاقه مندی به موضوع معنویت، به صورت جهانی باعث شده که دستاندر کاران سلامت روان به این بعد و تاثیر آن بر سلامت روان توجه نمایند. کالیفور(Califor ,2002 ) ارزشها و مهارتهای معنوی، به گونه ی فزایندهای به عنوان جنبههای لازم مراقبت معنوی شناخته شده اند . (Quoted by Fallahi Khoshknab, Mazaheri, 2008)

گروه درمانی معنوی در کاهش میزان افسردگی در بیماران مبتلا به سرطان سینه مؤثر است. یافته های جدول یک نشان داد که تفاوت معنیداری بین نمراههای افسردگی گروه آزمایش و کنترل وجود دارد پس فرضیه نخست تأیید گردید.

شواهد در حال رشدی وجود دارد که دینداری میتواند بیمار را از افسردگی محافظت کند و تسهیل کننده ی روند بهبود باشد (Branka Aukst& etal,2005) .یکی از دلایل این تغییرات میتواند به دلیل قرار گرفتن فرد در گروه باشد. گروه باعث افزایش آگاهی بیماران درباره خودشان، در اثر تعامل با سایر اعضا و دریافت بازخورد از آنها میشود همچنین، به ارتقای مهارتهای بین فردی، اجتماعی و انطباق افراد با محیط کمک میکند (Spira &Reed,2000). این موقعیت سبب ایجاد حمایت اجتماعی برای اعضای گروه می شود. همچنین، این حمایت بر اساس پژوهشهای پیشین عاملی مهم در کاهش افسردگی میباشد. دیگر اینکه آرام سازی که در شروع و پایان هر

جلسه انجام می شد و کارهایی که در مدت جلسههای درمان از قبیل دعا، نیایش، ارتباط با خدا، توکل به خدا (Sadri, 2001,Quoted by Ghobari Bonab,2009). همچنین، بخشش و... باعث ایجاد تجربیات معنوی روزانه شده که خود اثرات کاهنده برروی افسردگی دارند بخشودگی بخشش مذهبی و واگذاری مشکلات به خدا (قدرت برتر) نیز در این زمینه کمک کننده بودند.

این یافته همسو با تعدادی از یافتههای پیشین است که به عنوان نمونه می توان به موارد زیر اشاره نمود:

پژوهشهای زیر نمونه هایی از پژوهشهایی است که ارتباط معناداری میان سلامت معنوی، پژوهشهای زیر نمونه هایی از پژوهشهای مذهبی قوی تری، حمایت اجتماعی و بین مذهبی بودن را با افسردگی تایید کردند (Desrosiers&Mille, 2007). همچنین، رابطه اضطراب و مقابله های معنوی با میزان افسردگی افسردگی در افرادی که دچار ایدز بوده اند و ارتباط آن با معنویت این افراد، همبستگی معنویت و بیماریهای روانی از قبیل افسردگی و اختلالات پس ازسانحه آسیب رسان در زنانی که مورد خشونت خانوادگی قرار گرفته اند والینگتون و مورفی (Quoted by Ghobari Bonab, 2009)، به نقل از غباری بناب (Hopwood,2000) به نقل از رجبی زاده وهمکاران (Rajabi zade&etal.2000)، هوپوود (Rajabi zade&etal.2000)، به نقل از رجبی زاده وهمکاران (Branka Aukst&etal , 2005)، بهمنی و همکاران (Elizabeth F. Targ, Ellen G. Levine,2002)، بهمنی و همکاران (Wandyh,.Tarighijah, 2008)، بهمنی و همکاران (Perssman&etal , 2010)) و مظاهری (Pressman&etal , 2010) Bahrami Dashtaki, بهرامی (Pargament , 2007)، به نقل از فلاحی خشکناب و مظاهری (Khoshknab, Mazaheri,2008). موارد یاد شده نشان دهنده ارتباط تنگاتنگ بین سلامت روان و معنویت است.

رویکرد گروه درمانی معنوی در کاهش میزان اضطراب در بیماران مبتلا به سرطان سینه مؤثر است.

بر اساس یافته های جدول سوم تفاوت معناداری بین نمراههای اضطراب گروه آزمایش و کنترل وجود نداشت و روش درمانی معنویت درمانی باعث کاهش میزان اضطراب در گروه آزمایش نشد. علوی و منائی (Alavi&Manayy,2009) بیان کردند که اضطراب ناشی از بیماری سرطان پستان با شیوع بالایی دارد. در مطالعات گوناگون شیوع اضطراب در بیماران مبتلا به سرطان پستان از ۳۵ تا ۴۵درصد گزارش شده است .

در تبیین این امر شاید بتوان گفت که یکی از دلایل عدم دستیابی به پاسخ مورد نظر ( کاهش اضطراب)، محدودیتهای این پژوهش از جمله محقق ساخته بودن بسته درمانی و تجربه کم

درمانگر بود. همچنین، با توجه به خصوصیات گروه آزمایش که بیشتر اعضاء در حال شیمی درمانی بودند و مدت زیادی هم از جراحی نگذشته بود، ممکن است عوارضی مانند: (ترس از عود بیماری، ترس از دست دادن خانواده، ترس از عوارض بیماری یا درمانهای انجام شده مانند قطع عضو، ریزش مو، تهوع و استفراغ، تورم دست) باعث افزایش استرس و اضطراب باشد که درمان روان شناختی کوتاه مدت در این موارد ممکن است پاسخگو نباشد.

نتایج این پژوهش در زمینه اضطراب با پژوهشهای (Frenz& Carey, 1989 ؛ 1971 ؛ Spellman, 1971 ؛ Frenz& Carey, 1989) همسو می باشد. ( Quoted byPoor Syed Aghaii,2010

رویکرد گروه درمانی معنوی در کاهش میزان استرس در بیماران مبتلا به سرطان سینه مؤثر ست.

بر اساس یافته های جدول ششم تفاوت معناداری بین نمره های استرس گروه آزمایش و کنترل وجود نداشت و روش درمانی معنویت درمانی باعث کاهش میزان استرس در گروه آزمایش نشد. در تحقیقی که توسط یومپیوامیتسووهمکاران (Yumiwamitsu&etal,2005) در مورد اضطراب، سرکوب عاطفی و درماندگی روانشناختی انجام دادند، در یافتند که بیماران مبتلا به سرطان پستان که دارای احساسات سرکوب شده و مزمن بودند، سطوح بالایی از اضطراب و استرسهای روحی روانی در هر دو قبل و بعد از تشخیص دارا بودند. چنین بیمارانی نیازبه مداخلاتی روانی، از جمله تشویق برای بیان احساسات و ارتباط با آنها را دارند. نتایج پژوهش آنهانشان داد که الف) بیماران مبتلا به سرطان پستان که احساس مزمن اضطراب دارند، در مقایسه با کسانی که بطور کلی احساس اضطراب نمی کنند استرس روان شناختی بیشتری دارند ب) بیماران مبتلا به سرطان سینه که احساسات منفی راسرکوب می کنند احساس پریشانی عاطفی بیشتری نسبت به کسانی که احساسات منفی خود را ابراز می کنند دارند. ج) سر کوب بالای احساسات همراه با اضطراب با زجر بیشتری نسبت به بیان اضطراب همراه است. براساس گفته بیماران بدلیل فصل امتحانات و دانش آموز یا دانشجو بودن فرزندان بعضی از اعضای گروه، آنها در این دوران به منظور آرامش بخشیدن به فرزندانشان ،بسیاری از احساسات خود را اعم از جسمی ( درد، تهوع در دوران شیمی درمانی) یا روانی (اضظراب ،استرس وترس )خود را سرکوب میکردند که به احتمال زیاد میتواند یکی از دلایل بالا ماندن سطوح استرس و اضطراب باشد. همچنین، استرس میتواند پاسخ به هر گونه تقاضا برای تغییر باشد. استرس توسط چگونگی واکنش مردم به زندگی ایجاد میشود. منابع استرس عبارتند از: فیزیکی، تغذیهای، روانی و برانگیزانندههای زیست محیطی، همچنین پاسخ بدن به استرسهای شیمیایی، فیزیکی، تغذیه، و یا روانی که هریک از این عوامل در خارج از محیط درمان می توانستند کار درمان را تحت تأثیر قرار دهند. بنا بر گفته بیماران محیط شیمی درمانی نامطلوب خود یکی از دغدغههای بیمارن بود که خود باعث نارضایتی بیماران شده بود و در برخی از جلسات احساسات زیادی بالا می آورد که میتواند یکی دیگر از دلایل عدم کاهش استرس و اضطراب باشد.

این پژوهش همسو با پژوهش یومییوامیتسووهمکاران (Yumiwamitsu&etal,2005) با عنوان اضطراب، سرکوب عاطفی و درماندگی روانشناختی قبل و پس از ابتلا به سرطان سینه می باشد. رویکرد گروه درمانی معنوی درافزایش سلامت معنوی بیماران مبتلا به سرطان سینه تأثیر معنادار دارد.

بر اساس یافته های جدول هشتم تفاوت معنیداری بین نمرات سلامت معنوی گروه آزمایش و کنترل وجود دارد و این روش درمانی باعث افزایش سلامت معنوی در گروه آزمایش شد.

بویون ( Boivin, 1999 ) سلامت معنوی تجربه ی معنوی انسان در دوچشم انداز گوناگون است: الف - چشم انداز سلامت مذهبی که بر چگونگی درک افراد ازسلامتی در زندگی معنوی شان هنگامی که با قدرتی بالاتر ارتباط دارند، متمرکز است. ب - چشم انداز سلامت وجودی که بر نگرانیهای اجتماعی و روانی افراد متمرکز است. (سلامت وجودی در مورد این که چگونه افرادبا خود، جامعه یا محیط سازگارمی شوند بحث می کند (Quoted by Rezaei &etal, 2008).

سلامت معنوی، مولفه ها و یا ابعاد به شرح زیر دارد: ۱. جنبه شناختی که شامل جستجوی معنا، هدف، حقیقت در زندگی، عقاید و ارزشها می باشد ۲. جنبه تجربی که شامل احساس امید، عشق، پیوند، آرامش درونی و آسایش است ۳. جنبه رفتاری که به روشی که یک فرد عقاید معنوی درونی خود را در خارج آشکار می کند، اشاره دارد (Damari,2009).

در این پژوهش سعی شد بر جنبه ها و ابعاد سلامت معنوی یعنی جنبه و یا بعد شناختی، تجربی و رفتاری کار شود تا به ارتقای سلامت معنوی فرد کمک شود. یکی از جلسات درمانی اجرا شده در این پژوهش "نیایش، دعا و گفتگوی با خدا ویا هر قدرت برتری که درمانجو به آن ایمان دارد "بود و حتی یکی از تکالیف " نوشتن نامه ای به خدا ویا هر قدرت برتری که درمانجو به آن ایمان دارد" بود که بنظر می رسد به تمامی ابعاد معنویت می پردازد. برای مثال دعا و نیایش هم جنبه شناختی دارد و فرد را متوجه نیاز ها و خواستهها و ارزش هایش می کند و هم از طرفی روشی رفتاری برای ابراز یک عقیده است و در نهایت منجر به تجربه ای درونی و افزایش امید و آرامش درونی و در نهایت، معنویت فرد می شود.

الکسیس کارل فیزیولوژیست می گوید «دعا کاملترین امید و عالی ترین معنا برای زندگی به شمار می آید، زیرا دعا روح امید به آینده را زنده می کندو به زندگی معنا و مفهوم میبخشد» (Hojjati, 2009).

پژوهشهای زیرهمسو با این پژوهش می باشند.

حجتی و همکاران(Hojjati, 2009)، چوئن گستیانساپ (Choyn Gstyansap,2003)، چیونگ گستیانساپ (Choyn Gstyansap,2003)، چیونگ شیسن سو اب کی (Chyung Shysn Sue up,2003)به نقل از رضایی و همکاران (byRezaei&etal,2008, کی سان (Kissane,2003) به نقل از بهمنی و همکاران (byBahmani, 2010). و Brytbart&etal,2004)، مراویگلیا (Meraviglia,2006). بریتبارت و همکاران (byBahmani, 2010). در مجموع نتایج بدست آمده در دوره معنویت درمانی انجام شده را می توان به شکل زیر تبیین نمود:

در این قسمت به توضیح نتایج ذکر شده خواهیم پرداخت و سعی در تبیین این نکته داریم که چگونه چنین نتایجی حاصل شده است و آیا نتایج بدست آمده با مبانی نظری مطابقت دارد و اگر چنین نیست چه دلایلی می توان برای آن ذکر کرد.

مبانی نظری مبیین این نکته هستند که نتایج بدست آمده در هر یک از فرضیههای مطرح شده را نمی توان فقط حاصل یک عامل ویژه دانست زیرا این امر جز به دلیل بافت به هم پیوسته و چند عاملی این برنامه درمانی امکان پذیر نمی باشد.به همین دلیل در تبیین نتایج بدست آمده می توان به عوامل گوناگونی اشاره کرد. برای سهولت می توان این عوامل را در ۵ دسته کلی قرار داد.

نخستین و مهم ترین عامل مربوط به تأثیر ویژه معنویت درمانی در بهبود نگرش و تفسیر فرد نسبت به زندگی و یا بیماری است. اهمیت عامل فشار آور از طریق ارزیابی های شناختی که تحت تاثیر باورها و ارزشهای فردی، مانند کنترل فردی و باورهای وجودی و معنوی قرار دارد تعیین می شود. افراد بر مبنای منابع در دسترس و از راههای گوناگون کنار آمدن، استرس خود را مدیریت می کنند. از این دیدگاه می توان گفت که باورها، ارزیابی های شناختی مهم را در فرایند مقابله تحت تاثیر قرار می دهند و از این رو معنویت می تواند به افراد کمک کند تا وقایع منفی را به شیوه متفاوتی ارزیابی نمایند بنابراین معنویت حس قویتری ا زکنترل را ایجاد می نماید که از این راه به سازگاری روانی کمک می کند (Marton, Simon & Kervyn, 2002)).

از نظر ریچاردز و برگین (Richards&Bergin2007) معنویت عبارت است از «حس فرد از هویت و ارزش خود در رابطه با خداوند و جایگاه او درجهان هستی» ( Quoted by Miller,2003 ) این تعریف پایه و مبنای کار معنویت درمانی است. در این رویکرد از معنویت به عنوان یک ملجأ استفاده می شود و معنویت درمانی به بیماران کمک می کند تا به رغم بیماری، سوگ یا ناامیدی، بر از دست رفته ها تمرکز نکنند بلکه در جستجوی معنا باشند. در نتیجه زندگی از نگاه معنویت درمانی تحت هر شرایطی معنادار است. معناداری، هدفمندی و امیدواری در زندگی از اجزای تحکیم بخش سلامت روان هستند. پس چنانچه زندگی هدفمند و معنادار باشد طبیعی است که هر

رخدادی هر چند توان فرسا همچون فشارهای شدید و بیماریهای مرگ آور، در این مسیر معنا باید.

عامل دوم مربوط به برگزاری دوره بصورت گروه درمانی است. به نظر بسیاری از متخصصان، درمان بیماری به صورت گروهی بسیار مؤثر می باشد. گروه، باعث بهبود مهارت های ارتباطی فرد بیمار می شود و سسیستم حمایتی مفیدی را در اختیار او قرار می دهد. از سوی دیگر، فرد بیمار با مشاهده ی دیگران به منحصر به فرد نبودن مشکل خود پی می برد و این موضوع باعث امیدواری بیشتر او خواهد شد.

کوری(Corey.2005) عوامل زیر را در پیشرفت درمان در گروه بسیار مهم می داند:

۱. عمومیت: فرد در گروه خود را تنها فرد مبتلا به بیماری و یا مشکل نمی بیند.

۲. نوع دوستی: فرد در گروه از طریق حمایت کردن دیگران، احساس معنا و بودن در زندگی میکند.

۳. امید: فرد دیگرانی را می بیند که گرچه همان وضعیت را دارند و یا حتی وضعیتی بدتر و گرچه همان احساسات را تجربه می کنند ، اما با این حال، می توانند احساس معنا داربودن زندگی را نیز تجربه کنند و کیفیت زندی بهتری داشته باشند که انی امر به فرد امید می دهد.

مورد سوم مربوط به ویژگیهای خاص بیماران سرطانی است. سودمندی رویکرد معنویت درمانی به خاطر ویژگیهای گروه نمونه نیز میتواند باشد. چرا که بحرانها، بیماریها و ضربههای روحی شدید معمولا انسان را از روال عادی زندگی دور میکند و او را متوجه موقتی بودن اهداف و ارزشهای ارزشهای روزمره میکند. در این حالت انسان نیاز به ابزاری دارد که از راه آنها اهداف و ارزشهای ماندگارتری پیدا کند و برگزاری دوره معنویت درمانی به احتمال زیاد، توانسته است که این فرصت را در اختیار این گروه قرار دهد.

مورد چهارم مربوط به برخی از روشها و تکنیکهای خاص پژوهشگر (درمانگر) در برگزاری دوره درمانی است. در طول دوره گروه درمانی معنوی، پژوهشگر به عنوان یک درمانگر از روشهایی استفاده نمود که بنظر می رسد در سلامت بیماران موثر واقع شده است. مانند: تأثیر ذهن آگاهی و تن آرامی ذهن آگاهی می تواند کاربرد های روانشناختی و معنوی فراوانی داشته باشد یکی از مهمترین کاربرد های روانشناختی آن تن آرامی است. همچنین، دعا، نیایش و ارتباط با خدا را نیز می توان نام برد.

مطالعات نشان داده اند که ذهن آگاهی می تواند فشار خون، برانگیختگی سیستم عصبی Barnes, Davis and ) سمپاتیک و همچنین، میزان کورتیزول را کاهش دهد. بارنز، ترایبر و دیویس

(Trayber,2001) بیان کردند که این امر خود به کاهش اضطراب و استرس فرد کمک می کند (Quoted by Hartz.2005).

پژوهشگران اثربخشی استفاده از دعا را افزون بر درمانهای رایج، برای حالتهایی مانند افسردگی، مشکلات زناشویی و بیماریهای قلبی مورد بررسی نموده اند و از آن سود میجویند (Morgan &Faton, 1999) عقاید و اعمال معنوی و مذهبی از راه تأثیر بر نگرانیهای وجودی، مثل جستجوی فرد به دنبال معنای زندگی و امید در (Quoted by Fallahi Khoshknab&. Mazaheri, ارتقاء هماهنگ سازگاری با سرطان نقش دارد (,2008).

تاثیر ارتباط، نیایش و آیین های معنوی: ارتباط یکی از قدیمی ترین و با این حال، عالی ترین دستاورد های بشر بوده است. ارتباط در گذشته افزون بر کار کردهایی که در جهت حفظ حیات و یاری گرفتن از دیگران داشته، زمینه ساز فعالیت های اجتماعی و سرآغازی برای زندگی اجتماعی بوده است. در عصر حاضر نیز اهمیت برقرارای رابطه تا حدی است که انسان، پیوسته در جهت ابداع و ساخت انواع وسایل، ابزارها و همچنین، معنویت جستجوی قداست در زندگی است و فرد از راه ارتباط با هسته و یا منبع قداست به صورت خارق العاده ای خود نیز مقدس می شود و به آرامش و سلامت روان می رسد(Pargament, 1997). همچنین، در مطالعه ی دیگری که توسطرضایی و همکارانش(Rezaei, &etal,2008) انجام شد، گزارش شد که بین تناوب دعا کردن و سلامت معنوی این بیماران ارتباط معنی دار و مستقیم وجود داشت. بخشش در کاهش افسردگی و اضطراب و بهبود روابط بینِ فردی وپیمودن فرآیند عفو و گذشت، بارها و بارها مفید واقع شده است(Bonab,2009)

روش دیگر استفاده از برون ریزی احساسات به صورت نوشتن بود. نوشتن یک رویداد با بار هیجانی، آن را به صورت یک روایت در می آورد و هیجانات و نکات ناگفته و نامفهوم در قالب کلمات و معنا در می آیند که دیگر ناگفته و نامفهوم نیست واحساسات ناگفته و ناخود آگاه به عبارتهای گفتاری آگاهانه تبدیل می شوند. هر آنچه که ناگفته و نامفهوم و ناپیداست واهمه و هراس بیشتری دارد و آگاهی یافتن نسبت به آن از بحرانی بودن واقعه می کاهد و پی آمد بهتری دارد (Harizchy ghadim&etal).

روش دوم استفاده از تأثیر استعاره ها در درمان بود. نتایج بررسی عیسی زادگان ( Zadegan ,2008 روش داده است که استعاره ها ممکن است نقشی مهم در تسهیل فرآیندهای تغییر در مشاوره و روان درمانی داشته باشند. همچنین، نتایج نشان دادند که استعاره درمانی روش خلاقی است که با استفاده از قدرت تصویرسازی اش مراجع آسان تر به بینش و بصیرت میرسد.

مثلاً استفاده از استعاره ی رودخانه احساسات در درک و فهم احساسات و عدم تلاش برای کنترل درمانجویان گزارش دادند که این استعاره بسیار خوشایند و کارا بوده است و حتی بیرون از جلسه به شوخی به یکدیگر این مطلب را می گویند که در حال حاضر رودخانه ام خروشان است و یا آرام است که این امر در ابراز و درک احساساتشان کمک کننده بوده است.

افزون بر تکنیکهای یاد شده تاکید پژوهشگر (درمانگر) بر برخی از مفاهیم اساسی رویکرد معنویت درمانی نیز، به نظر کارساز بوده است. برای مثال تاکید بر "تجربه من هستم". درک بودن (من اکنون زندگی می کنم و می توانم زندگی ام را در اختیار داشته باشم) اثری مهم بر فرد بیمار دارد.

مورد دیگر مربوط به برخی از ویژگی های بومی و فرهنگی جامعه ماست. بر اساس پژوهش رضایی و همکاران (Rezaei, &etal,2008) که نشان داده شد نمره ی سلامت مذهبی بیماران مبتلا به سرطان بالاتر از سلامت وجودی آنان است و این میتواند ناشی از این باشد که مردم ایران بر حسب شرایط فرهنگی، مردمی مذهبی بوده و برای سا زگاری با شرایط بحرانی، بیشتر به مذهب روی می آورند. پژوهشگران بر این باورند که معنویت به وسیله اعمال و عقاید پذیرفته شده هر فرهنگ مشخصی، بیان شده و شکل می گیرد ( .Mazaheri Khoshknab ویژه برخوردارند، خود را فرهنگ مشخصی، این امر در جامعه ما که مذهب و معنویت از جایگاهی ویژه برخوردارند، خود را بیشتر نشان می دهد. در جامعه ما مذهب از مؤثرترین تکیه گاههای روانی بشمار می رود که قادر است معنای زندگی را در تمامی عمر فراهم سازد و فرد را از بی معنایی نجات دهد. بویژه مواقع سخت و بحرانی می تواند کمکی مهم برای فرد باشد. بر همین اساس، برخی از تجارب و شواهد نشان می دهند که در کشور ما بسیاری از اختلالات روانی-عاطفی در تعامل با مسایل معنوی قرار دارند و بدون توجه به آن، تشخیص و درمان موفقیت آمیز نخواهد بود. برای نمونه مواردی مثال افسردگی، اضطراب و استرس از این نمونه هستند.

### بحثى پيرامون فرضيه هاى تأئيد نشده

در رابطه با معنادار نشدن اثر دوره درمانی بر کاهش میزان آضطراب، استرس می توان گفت که این اصولاً استرس در مقابل وجود برخی از شرایط بیرونی مانند بیماری روی می دهد و تا زمانی که این شرایط پابرجا هستند، احتمال وجود استرس نیز برقرار است که این تعریف از استرس، محیط و وضعیت جسمانی بیمار را هم در بر می گیرد. دوره معنویت درمانی برگزار شده، گرچه در مواجهه کردن نمونه مورد پژوهش با بیماری تأثیر نسبتا مطلوبی داشت، اما طبیعی است که شرایط بیرونی یعنی وجود بیماری سرطان در طول دوره به قوت خود باقی بود.برای مثال، در طول دوره معنویت

درمانی، بعضی بیماران در حال شیمی درمانی و یا پرتودرمانی بودند و یا نقاهت جراحی برا می گذراندند که همین امر به احتمال زیاد، توانسته است پس از دوره درمانی نیز ایجاد استرس نماید و شرایط استرس زای محیطی که معمولاًبیماران به فواصل منظم راهی شیمی درمانی می شدند اضطراب آور بود و تا این شرایط باقی بودند اضطراب نیز با آنها همراه بوده است به همین دلیل بنظر می رسد که درمان یا کاهش استرس فرایندی است که نیازمند زمان نسبتاً طولانی است. در این پژوهش دوره درمان ازنوع کوتاه مدت بود اما استرس و اضطراب نیاز به درمانی بلند مدت تر دارد. چرا که این نوع بیماران نیازمند پی گیری های روانشناختی و رفتاری بیشتری هستند تا با آگاهی از ریشه های فکری غلط خود و آموختن شیوه های رفتاری صحیح به مقابله با این بیماری برآیند. در این مورد تجربه کم درمانگر و خود ساخته بودن بسته درمانی نیز ممکن است در به دست آوردن نتایج مؤثر بوده باشد.

بر اساس تجزیه و تحلیل آماری گروه درمانی معنوی روشی مناسب جهت درمان افسردگی و بهبود کیفیت زندگی و بهبود سلامت معنوی دربیماران مبتلا به سرطان سینه شناخته شد، ولی تفسیر نتایج باید با احتیاط صورت گیرد هر چند تلاش شده که شرایط تا حد امکان کنترل گردد، اما کنترل همه ی شرایط مقدور نمی باشد در ضمن معنویت درمانی ،در حوزه روانشناسی درمانی جدید می باشد که نیازمند پژوهشهای گسترده در همه زمینه ها می باشد. پیشنهاد می شود که این درمان روی انواع دیگر بیماران و با مراحل گوناگون بیماری انجام گیرد و نتایج حاصل مقایسه گردد.

### سپاسگزاری

با سپاس از خانم اسلامی مدیریت محترم موسسه خیریه ی حمایت از بیماران سرطانی امید بخاطر حمایتهای به دریغ از این پژوهش و تامین مکان اجرای جلسههای گروه درمانی، آقای محمد رضا یابنده و خانم فریده غلامی و خانم الهام جم زاد همچنین، بیماران وخانواده های محترمشان که ما رادر اجرای این اثر ما را یاری کردند.

### Refrences

1- Alastair, J. Cunningham (2005). Integrating Spirituality Into a Group Psychological Therapy Program for Cancer Patients published by: SAGE4; 178 2- Alavi, Nasrin Sadat. Manayy, Mohamad (2009). Anxiety in patients with breast cancer and its treatment, the second Congress of supportive and palliative care in cancer. Plan and Abstracts. Martyr Beheshti University of Medical Sciences, 4-2 Publication Ordibehesht 2009. [Persian]

- 3- Andrea L. Canada, Patricia A. Parker, Janet S. de Moor, Karen Basen-Engquist, Lois M. Ramondetta, Lorenzo Cohen(2006). Active coping mediates the association between religion /spirituality and quality of life in ovarian cancer GynecologicOncology, Volume101, Issue1, Pages102-107.
- 4- Askari, Parviz. Ruoshan i, KHadije .Aderyani, Maryam mehri (2010). Relationship between religios releifs and optimism with spiritual health in Ahvaz Islamic azad university Students. Journal of Yaftehaye nou dar Ravanshenasi .PP 27-39. [Persian]
- 5- Baghai, Mojgan (2000). Cancer Nursing: Concepts, Care, Treatment. Publications: Mobin Book expression [Persian].
- 6- Bahmani, Bahman. Etemadi, Ahmad. Shafi Abadi, Abdullah. Delaware, Ali. Motlagh Ghanbari, Ali (2010). Cognitive-existential group therapy and educational cognitive therapy among patients with breast cancer. Developmental Psychology: Iranian psychologists. Year6. No23. Spring1389, pp. 214-201. [Persian]
- 7- Bahrami Dashtaki, Hagar (2008). Studding the effectiveness of teaching spiritual practices in groups on the reduction of depression of female students. MS Thesis, Department of Psychology, University of Allameh Tabatabai (RA). [Persian]
- 8- Bolhary, Jafar (1999). Studding the relationship between stressors and stress syndrome and the amount of trust to God in medical Education. Department of Health Research. Medical Education Tehran Psychiatric Institute
- 9- Branka Aukst, M. Miro Jakovljevic, Branimir Margetić, Mirjana Biscan, Mirko Samija.(2005).Religiosity, depression and pain in patients with bresst cancer General Hospital Psychiatry, Volume 27, Issue 4, 2005, Pages 250-255.
- 10- Breitbart, W., Gibson, C., Poppito, S,R., Berg, A. (2004). Psychotherapeutic interventions at the end of life: A focus on meaning and spirituality. Canadian Journal of Psychiatry. 49(6): 45-47.
- 11- Corey, Gerald (2005). Group counseling methods and theories. Translated by Askari, Faize, Khodabakhshi, and Maryam. Darini, Mehrnoush. Askari, Farnaz (2008). Tehran: Publications Shabnam danesh. [Persian]
- 12- Damari, Behzad (2009). Spiritual Health. Publication: teb va jameeh. [Persian] Elizabeth F. Targ, Ellen G. Levine (2002) The efficacy of a mind-body-spirit group for women with breast cancer: a randomized controlled trial a Complementary Medicine Research Institute California, Pacific Medical Center San Francisco, CA, USA bPsychosocial Oncology Research, California Pacific Medical Center, San Francisco, CA, USA
- 13- Essa Zadegan, Ali (2008). The use of metaphors in counseling and psychotherapy. Novel research and consulting. No. 26, pp. 105-75. [Persian]
- 14- Fallah, Raheleh. Gulzar, Mahmoud.Dadsetani, Mahbobe. Zahirodini, Alireza. Mousavi, Seyed Mehdi. Akbari, Mohammad Ismail (2010) Studying

- the effectiveness of teaching spiritulity in group to increase hope, happiness and life satisfaction in women with breast cancer attening Cancer Research Center. Journal of thought and behavior, the fifth round, No. 19, 2011. [Persian]
- 15- Fallahi Khoshknab, Masud. Mazaheri, Munir (2008). Spirituality, Spiritual care and spiritual therapy. Tehran Publication: University of Welfare and Rehabilitation Sciences. [Persian]
- 16- Fontana, David (2003). Psychology of religion and spirituality. Translation Saver, A. Qom Publication: Religion in 2006. [Persian]
- Garafmy, Hagar. Shafi Abadi, Abdullah. Sanaei Zaker, Bagher (2009). The effectiveness of logo therapy in groups on the reduction of the symptoms of the psychological problems of women with breast cancer. Magazine of thought and behavior period 4. No. 13. pp 35-42. [Persian]
- 17- Ghobari Bonab, Bagher (2009). Counseling and psychotherapy with a spiritual approach. Tehran: Aaron Publications. [Persian]
- 18- Ghobari Bonab, Bagher. Motevalli Pour, Abbas. Hakimi Rad, Ellahe. Habibi Asgar Abad, Mojtaba (2009). Relationship between anxiety and depression with spirituality in Tehran University Students. Journal of Applied Psychology. Third year. [Persian]
- 19- Haji Alizadeh, Kobra. Bhrynyan, Abdul majid. Naziri, Ghasem. Modares Gharavi, Morteza (2008) Comparison of the dysfunctional attitudes in drug abusers and normal people and its psychological consequences. Addiction Journal of Substance Abuse: Second Year, No. 7, Fall 2008. [Persian]
- 20- Hajian, Sepide. Mirzayy Najmabadi, Khadija. Keramat, Afsane. Mirzaei, Hamid Reza (2000). Systematic study of the effect of the muscle relaxation techniques and guided visualization on the reduction of pain and distress caused by disease or treatment complications in women with breast during the years 2007-.1998 Iranian Journal of Breast Diseases: No, 3, Winter 2008. [Persian]
- 21- Hamdyh, Mustafa. Tarighijah, Sediqeh (2008). Effectivness of group cognitive psychotherapy approach on depression. Shahid Beheshti University Research Journal, Year13, No. 5. Pp. 389-383. [Persian]
- 22- Harizchy ghadim, sepide. Ranjbar Kvchksrayy, Fateme. Talebi, Mahnaz. Pezeshki, Mohamadzakarya. Akbari, Maryam (2009). Study of effect of outburst of emotion in writing on depression and anxiety in patients with sclerosis. Iranian Journal of Neurology. year eighth, No. 25, 475-465. [Persian]
- 23- Hartz, Gary (2005). Translated by Kamkar, Amir, Jafar, Issa (2008). Spirituality and mental health: clinical applications. Ravan Publication: Tehran. [Persian]
- 24- Hill, P, C. Pargament, K,I. Ralph, W. Hood, J,R. Michael, E. James, P. Swyers, S. David, B. Larson, K & Brian, J, Zinnbauer. (2000).

- Conceptualization religion and spirituality: points of commonality, points of departure. Journal for the theory of social behavior. 30(1): 51-77.
- 25- Hojjati, Hamid. Motlagh, Maasome.Nuri, Fereshte. Sharif Nia, Hamid. Mohammad Nejad, Ismail. Heydari, Behruze (2009). The Study of Relationship between frequency of prayer and spiritual wellbeing in patients treated for hemodialysis referred to center Imam Reza Hospital in Amol. Journal of special nursing care. Volume 2, No. 4, pp. 149-152. [Persian]
- 26- Ingle C. Thuné-Boyle, Jan A. Stygall, Mohammed R. Keshtgar, Stanton P. Newman (2006). Do religious/spiritual coping strategies affect illness adjustment inpatients with cancer? A systematic re view of the literature Social Science & Medicine, Volume 63, Issue 1, Pages 151-164.
- 27- Jonathn Kafman, Myfanwy Morgan, Polly Edmonds, Peter Speck, Irene J. Higginson (2008). I know he controls cancer": The meanings of religion among Black Caribbean and White British patients with advanced cancer Social Science & Medicine, Volume 67, Issue 5, Pages 780-789.
- 28- June L. Ventura, O. Ray Fitzgerald, Deloris E. Koziol, Sharon N. Covington, Vien H. Vanderhoof, Karim A. Calis, Lawrence M. Nelson (2007). Functional well-being is positively correlated with spiritual well-being in women who have spontaneous premature ovarian failur Fertility and Sterility, Volume 87, Issue 3, Pages 584-590
- 29- Kaplan, Justin L. Porter, Robert, S (2006). Informetion on medical care for women. Translation: Morteza Zolanvary. Publications: Myayarelm 1389. [Persian]
- 30- Kyriaki Mystakidou, Eleni Tsilika, Efi Parpa, Maria Pathiaki, Elisabeth Patiraki, Antonis, Lambros Vlahos (2007). Exploring the Relationships Between Depression, Hopelessness, Cognitive Status, Pain, and Spirituality in PatientsWith Advanced CancerArchives of Psychiatric Nursing, Volume 21, Issue 3, Pages 150-161
- 31- Livneh, Hanoch., Erin, Martz., Todd, Bodne.(2004).Psychosocial Adaptation to Chronic Illness and Disability: A Preliminary Study of its Factorial Structure Journal of Clinical Psychology in Medical Settings. Volume 13, Number 3, 250-260
- 32- Lovibond, S.H. & Lovibond, P.F. (1995). Manual for the Depression Anxiety Stress Scales. (2nd. Ed.) Sydney: Psychology Foundation.
- 33- Lueboonthavatchai, P.(2007) .Prevalence and Psychological Factors of anxiety and depression in Breast Cancer Patients. Medical association Thailand Journal. Chulalongkorn University, Thailand.12 (2):52-56.
- 34- Macullough, M. E.(1999). Research on Religion Accommodative Counseling: Review and Meta-Analysis. NJ: Wiley.
- 35- Martinz, J, s. Smith, T, B. Barlow, S,H(2007). Spiritual interventions in psychotherapy: evaluation by highly religious clients. J of Clinical

- Psychology.63 (10): 943-60.36-Mary L.S. Vachon (2008). Meaning, Spirituality, and Wellness in Cancer Survivors Seminars in Oncology Nursing, Volume 24, Issue 3, Pages 218-225
- 37- Mazaheri, Munir. Khoshknab Fallahi, Masud. Maddah, Seyyed Bagher Sadat .Rahgozar, Mehdi (2007). Nurses' attitudes to spirituality and spiritual care. Journal Payesh, pp. 37-32. [Persian]
- 38- McGregora, BA. Antonib, MH, Boyers, A. Alferib, SM Blombergc, BB. Carverb SC (2004) Cognitive—behavioral stress management increases benefit finding and immune function among women with early-stage breast cancer
- 39- Meraviglia, M. (2006) .Effects of spirituality in breast cancer survivors.Journal of Oncology Nursing Forum: 33(1), P: 1-7.
- 40- Miller, G., (2003). Incorporating Spirituality in Counseling and Psychotherapy: Theory and Technique. New Jersey: Willey & Sons.
- 41- Miller, W. R., Thorsen, C. E.,( 2003). Integrating Spirituality into Treatment: Resources for Practitioners. Washington, DC. American Psychological Association.
- 42- Mirzaei, Ellahe. Ahmadi Abhari, Ali (2005). Psychology of Health. Publications: growth. Tehran. [Persian]
- 43- Nasiri, Hamid. Arab, Mustafa. Mowla'ii. Sedigheh (2004). The Effectiveness of cognitive-religious group therapy in reduction of depression, anxiety and relapse among self-referral addicts, Yazd Research. [Persian]
- 44- Paloutzian, F. Raymond & Park, L. Crystal. (2005). Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. New York, London: The Guilford Press.
- 45- Pargament.K,I. (2007). Spirituality integrated psychotherapy: understanding and addressing the Sacred. New York: Guilford Press.
- 46- Peter Fischer, Amy L. Ai, Nilüfer Aydin, Dieter Frey, S. Alexander Haslam (2010). The Relationship Between Religious Identity and Preferred Coping Strategies: An Examination of the Relative Importance of Interpersonal and Intrapersonal Coping Muslim and Christian Faiths Review of General Psychology, Volume 14, Issue 4, Pages 365-381
- 47- Poor Syed Aghaii, Zahra (2010). Studding the Effectiveness of teaching religious concepts such as trust to God and satisfaction in groups on the reduction of anxiety of female students in the first year of high school in the 9th region of Tehran. Journal of Islamic Education: No. 10, Spring and Summer. [Persian]
- 48- Rajabi zade, ghodratallah, Mansouri, Seyyed Mohammad. Shakibi, Mohammad Reza. Ramezani, Mohammad Arash (2002). Studing factors associated with depression in cancer patients in section radiation oncology in Kerman: Kerman University of Medical Sciencesjournal, Volume 12, No. 2, pp. 147-142 S. 1995. [Persian]

- 49- Revheim, N., Greenberg, W.M. (2007). Spirituality Matters: Creating a time and Place for Hope, Psychiatric Rehabilitation Journal, 30(4).307-310.
- 50- Rezaei, Mahbobe. Seyyed Fatemi, Naimeh. Husseini, Fateme (2008). Wellbeing of cancer patients undergoing chemotherapy: Nursing and ObstetricianTehran University of Medical Sciences Journal. [Persian]
- 51-Richards, P. S., Hardman, R. K., & Berrett, M. (2007). Spiritual Approaches in the Treatment of Women with Eating Disorders. Washington: American Psychological Association.
- 52- Richards, S.P., Bergin, A. E (2005). A Spiritual Strategy for Counseling and Psychotherapy. U.S.A.: American Psychological Association.
- 53- Sharifi, Taiba (2002). The study of the relationship between religious attitudes and mental health, depression, anxiety, aggression and tolerance in Ahwaz, Islamic Azad University Students. Thesis. Islamic Azad University. [Persian]
- 54- Sharify, Vandad. Asaadi, Syed Mohammad. Mohammadi, Mohammad Reza. Amini Homayoun. Kaviani, Hossein. Semnani, Yoseph. Shabani, Amir. Shahrivar, Zahra. Davari Ashtiani, Rozita. Hakim Shushtari, Mithra. Sadigh, Arshia. Roodsari Jalali, Mohsen (2004). Reliability and validity of the Persian version of structured diagnostic interview for DSM-IV (SCID). New cognitive science. Year 6, Number 1 and 2, 2004.
- 55- Shojayan, Reza.Zamanimonfared, Afshin (2003). The relationship of prayer with mental health and job performance of Skilled Workers of Arsenal industries. Psychiatry and Clinical Psychology Iranian Journal, No. 30. [Persian]
- 56- Simoni, J, M. Marton, M, G. Kerwin, J.(2002). Spirituality and psychological adaptation among women with HIV/AIDS: Implications for counseling. Journal of Counseling Psychology. 49(2): 139-147.
- 57- Spira, L. James & Reed, M. Geoffrey. (2000). Group Psychotherapy for Women with Breast Cancer. Washington DC. APA
- 58-Steele, Teren Palm. (1999).Relapse and Spirituality: Spiritual Well-Being and Quality of life as a critical Factor in Maintaining Recovery from Alcohol Addiction. A Research Paper: University of Wisconsin-Stout
- 59- Tahmasebi Poor, Najaf, Kamangar, Morteza (1997). The study of the Relationship of religious attitudes associated with anxiety, depression and mental health of patients in hospitals of Haftome Tir and Mojtame Hazrate Rasoole Akram in 1996. Medical doctoral thesis. University of Medical Sciences, Iran. [Persian]
- 60- Tal Weinberger, Anique Forrester, Dimitri Markov, Keira Chism, Elisabeth IS
- 61- Traghi jah, Sedighe. Navab nejad, Shokoh. Bolhary, Jafar. Kyamanesh, Alireza (2007). Comparison of the Effect of group cognitive psychotherapy

approach and spiritual approach on the depression of female students in Tehran University. Tazehaye Reserch and Cunseling: Spring, No. 6, pp. 111-125. [Persian]

62- West, William (2001). Psychotherapy and spirituality. Translation Shahidi, Shahriar. Shirafkan, Sultanali. 1387. TehranPublication growth. [Persian]

63- Yumiwamitsu.,KazutakaShimoda.,Hajimeabe.,Tohrutani.,Masakookawa., Rossbuck.(2005).Anxiety, Emotional Suppression, and Psychological Distre Before and After Breast Cancer. Diagnosis Psychosomatics 2005; 46:19−24 reductions in depression (p≤0/0001) among the members of the therapeutic group and there were improvement in scores on Spiritual Well-Being Scale (p≤0/003). Therefore the spiritual group therapy approach can be use as an effective treatment approach for the reduction of depression Patient with Breast Cancer; meanwhile it can improve the spiritual-well being of Patient with Breast Cancer.