A Research Journal
Vol. 7, Spring 2014, No. 23

سال هفتم، بهار ۱۳۹۳، شماره ۲۳ صفحات ۱۶۸ ـ ۱۴۵

# ادراک مفهوم مرگ در خانواده و آموزش مقابلههای کارآمد به کودکان با رویکرد اخلاقی

باقر غباری بناب \*\* فاطمه نصرتی \*\*\* علیرضا رجالی تهرانی \*\*\*\*

چکیده

هدف از این مقاله، بررسی ادراک کودکان از مرگ، بررسی واکنشهای کودکان در برابر پدیدهٔ مرگ در والدین و آموزش روشهای توضیح مرگ و مقابله مؤثر به آنان میباشد. در این راستا، پیشینههای مذهبی با استفاده از متون معتبر اسلامی و روان شناختی بررسی می شود. دادههای به دست آمده است که اولاً، کودکان اطلاعات هرمنوتیکی تحلیل شده و این نتایج به دست آمده است که اولاً، کودکان اطلاعات روشهای مقابله با آن را به کودکان آموزش داد. ثانیاً توضیح عینی، صریح و روشهای مقابله با آن را به کودکان آموزش داد. ثانیاً توضیح عینی، صریح و روشن، بیان و ابراز احساسات، شرکت دادن کودک در جلسات مشاوره و توضیح کودکان می باشد. افزون بر آن، نتایج نشان داد که استفاده از روشهای هنردرمانی از قبیل: ایجاد جعبهٔ خاطرات، استفاده از صداهای موزون و داستانهای متناسب با رشد و تحول، داستانهای معنوی و قرآنی و نمایش عروسکی نه تنها می تواند در شناخت ما از احساسات کودکان در مورد مرگ والدین مؤثر واقع شود، روش مؤثری برای تخلیهٔ هیجانی است به بینش آنان در این زمینه کمک می کند.

#### واژگان کلیدی

پدیدهٔ مرگ در خانواده، واکنش کودکان، آموزش راهبردهای مقابله، هنردرمانی

bghobari@ut.ac.ir fnosrati@alumni.ut.ac.ir «. دانشیار دانشکده روان شناسی و علوم تربیتی دانشگاه تهران.
 «\*. استادیار دانشکده روان شناسی و علوم تربیتی دانشگاه تهران.

\*\*\*. دانش آموخته سطح ۳ حوزه علمیه قم.

تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۴/۲۷

تاریخ پذیرش: ۱۳۹۳/۲/۴

## طرح مسئله

نگاهی گذرا به کتابهای اخلاق اسلامی از قبیل المحجة البیضاء فی تهذیب الأحیاء، معراج السعادة، تهذیب الاخلاق فی طهارة الاعراق و اخلاق ناصری نشان میدهد که بیشتر موضوعات اخلاقی درباره حفظ آرامش و تعدیل رفتار و خلقوخو میباشند. هرچند اخلاق بر بنیاد معنویت و ارتباط سازندهٔ انسان با خداوند، هستی و دیگران استوار است، تجلی آن در رفتارها و احساسات بازتاب مییابد. مقالهٔ حاضر در تلاش است کودکان را برای مواجهه با شرایط اجتنابناپذیر و در عین حال، ناگوار آماده کند و میتواند یکی از مقالههای روان شناختی در حوزهٔ کودکان مطرح شود و همچنین از این نظر که مرگ را بهعنوان یک رخداد پذیرفتنی قلمداد می کند، موضوعی اخلاقی است. افزون بر این، آماده کردن کودکان برای پذیرش و حفظ ارتباط خود با روح فرد مرحوم و اعتقاد به اینکه او در سطح فراشخصی میتواند با فرد مرحوم ارتباط داشته باشد، نه تنها از لحاظ عاطفی به کودک کمک می کند، ارتباط او را با عالم معنا و جهان پس از مرگ حفظ خواهد کرد.

این ارتباط با فرد فوت کرده، پایهای برای ارتباط کودک با عالم غیب می شود. از همه مهم تر اینکه، مناسک و آداب و رسومی که هنگام مرگ برگزار می گردد و کودک در فرآیند این مناسک ورزیده می شود که قسمت عمدهای از محتوای مقاله حاضر را دربر می گیرد می مگیرد همگی مسائل اخلاقی هستند؛ از نمادهای به کار گرفته شده در مراسم خاکسپاری گرفته تا مناسک عزاداری و خواندن دعاهای متداول و سوره های شریفی که برای شادی روح فرد مرحوم خوانده می شود. کودک با تجربه کردن این مناسک مقدس، اخلاق را به صورت تجربی می آموزد. حقیقت مرگ، یک پدیدهٔ روان شناختی معنوی است و در عین حال معراج انسانی نیز تلقی می شود. وقتی کودک در صمیمی ترین تجارب خود که تجربهٔ واقعی اوست، شاهد مراسم خاکسپاری می شود و با گوش خود از دیگران می شنود که «ما از خداییم و به سوی خدا بازخواهیم گشت»، لطافت مرگ را در قالب ابزاری برای پیوستن به وجود متعالی می یابد که این خود بالاترین فضیلت اخلاقی است.

یکی از مسائل مهمی که انسانها همواره برای مقابله با آن دچار مشکل هستند، تـرس از مـرگ و پایان یافتن زندگی است. مرگ یکی از زوجین نه تنها اثرات عمیقی بر دیگری می گذارد و چـهبسا عقایـد مذهبی او را نیز به چالش بکشاند، چالش بزرگ تری در پی دارد و آن صحبت کـردن اعضـای خـانواده بـا کودکان درباره مرگ والدین است. شاید یکی از دلایـل ایـن مسـئله، اضـطراب اطرافیـان کـودک دربـاره حقیقت مرگ باشد و اینکه آنها همواره سعی می کنند فرزندانشـان را بـهدور از هرگونـه پریشـانی حمایـت کنند و محیط امن و راحتی را برای آنها فراهم آورند. نکته اساسی این است که والدین چگونـه مـی تواننـد

درباره حقیقت مرگ در زندگی، با فرزندانشان صحبت کنند و به همه سؤالهای آنها در این زمینه پاسخ دهند و حتی برای سؤالات نپرسیده فرزندانشان درباره مرگ جسمانی و همچنین برای بسیاری از سؤالهای معنوی که حتی خود بزرگسالان نیز در فهم و درک آن دچار مشکل هستند، پاسخی منطقی بیابند؟ درمانگران چگونه می توانند با استفاده از عقاید مذهبی خانواده به ارتقای مقابله با مرگ و معنا بخشیدن به زندگی کمک کنند؟

یکی از مسائل مهم و برجسته در زندگی انسان، مرگ و نگرش انسان به این حقیقت انکارناپذیر و چگونگی مقابله با آن است. مرگ رویدادی نیست که در یک لحظه اتفاق بیفتد؛ بلکه فرایندی است که طی آن اندامها به ترتیب از فعالیت باز می ایستند و از فردی به فرد دیگر متفاوت است. به طور کلی مرگ جسمانی در سه مرحله صورت می گیرد:

1. مرحله آگونال: (واژه یونانی «آگونا» بهمعنای «تقالا» و «جان کندن» است. آگونال در اینجا بهمعنای بند آمدن نفس و اسپاسمهای عضلانی در لحظههای اول است که بدن دیگر نمی تواند زندگی را تحمل کند.

۲. مرگ بالینی: کور این مرحله، ضربان قلب، گردش خون و فعالیت مغز متوقف می شوند؛ اما امکان به هوش آمدن فرد وجود دارد.

۳. جان باختن: در این مرحله فرد وارد مرگ دائمی می شود و امکان به هوش آمدن او به طور طبیعی وجود ندارد (برک، ۱۳۸۵) بازماندگان فرد فوت شده، نیازمند یاری و آرامش روحی هستند و برای آرامش روانی آنان سفارشهای زیادی شده است؛ ازجمله اینکه لازم است آنان را از حقیقت مرگ که پیوستن به معنویت درونی افراد است، آگاه ساخت و به آنان تذکر داد که افراد در هنگام رحلت به اصل معنوی خود برمی گردند و صبر در مقابل فقدان عزیزان، پاداش مضاعف خواهد داشت. پیش از همه، خداوند مصیبت در ایشان مصیبت در ایشان می شود می گویند: «إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَا اِللَّهِ وَ اِنَا اِللَّهِ وَ اِنَا الله الله الله و مانان اند که درودهای خدا و رحمت او بر آنان است و همانان اند که هدایت یافتهاند». \*

در این نوشتار سعی بر آن است تا روشهای مقابله معنوی با این مسئله تبیین گردد تا مشاوران و درمان گران در مواجهه با چنین کودکانی از آنها بهره گیرند. در جلسات مشاوره، مهم است که با اعضای

<sup>1.</sup> Agonal phase.

<sup>2.</sup> Clinical death.

<sup>3.</sup> Morality.

۴. ... وَ بَشِّرِ الصَّابرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبُّهِمْ وَ رَحْمَــةٌ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ. (بقره (۲): ۱۵۷ ـ ۱۵۵)

خانواده درباره عقاید مذهبی آنها گفتگو شود. سؤالهایی که در ادامه می آید، به منظور بررسی عقاید مذهبی اعضای خانواده بازمانده برای درمان گران بسیار اهمیت دارد؛ ازجمله آیا والدین هر دو دارای عقاید مشابهی بودند و به مذهب یکسانی عمل می کردند؟ این باورها و اعتقادات تا قبل از مرگ چه میزان اهمیت داشته و در حال حاضر چه چیزی تغییر کرده است؟ این اعتقادات چه اندازه به اعضای خانواده بازمانده، توان مقابله و آرامش می دهد؟ چه ابعادی از عقاید خانواده به آنها در مقابله با ترس از مرگ کمک کرده است (مانند نماز خواندن، قرآن، مراقبه و قرآن مطالعه کتابهای مذهبی)؟ بزرگترین چالش آنها برای باور تجربه مرگ رو به قبله کردن و تلقین) او انجام شده بود؟ چه آداب و رسوم مذهبی در مراسم تشییع جنازه (اعلان مرگ مؤمن، غسل میت، کفن کردن و تشییع جنازه) گنجانده شده بود؟ درمان گران همچنین باید پیشینه افراد فوتشده در خانواده و نقش معنویت و مذهب آنها را در مقابلهها بود؟ درمان گران همچنین باید پیشینه افراد فوتشده در خانواده و نقش معنویت و مذهب آنها را در مقابلهها بررسی کنند. (مک گلدریک، ۱۹۹۱؛ صوری، ۱۹۹۳؛ سوری، 2003a

در مذاهب مختلف، آداب و رسوم گوناگونی نسبت به مرگ وجود دارد. در مذهب غنی اسلام این آداب در دو بخش: هنگام مردن و پس از مردن تقسیم میشوند. در بخش اول، اعمالی همچون رو به قبله کردن فرد در حال مرگ سفارش شده است. امیرمؤمنان علی فی فرمودند: رسول خدای بر مردی از فرزندان عبدالمطلب وارد شد که در حال جان دادن بود و او را به سویی جز قبله قرار داده بودند. پیامبر فی فرمودند: «او را رو به قبله کنید؛ زیرا در این صورت فرشتگان به وی روی میآورند و خدا نیز به او رو می کند و در این حالت بود که او جان سپرد». (ابن بابویه قمی، ۱۳۶۴: ۱ / ۱۳۳۳) رو به قبله کردن نماد آن است که فرد با حالت عرفانی و معنوی و آگاهی از ارتباط معنوی رحلت می کند. عمل دیگر، تلقین شهادت است و اهمیت آن تا حدی است که رسول خدای فرمودند: «نزد کسانی که در حال جان دادن هستند، حاضر شوید و کلمه لااله الاالله را به آنان تلقین کنید و آنان را به بهشت بشارت دهید». (متقی هندی، ۱۴۰۹: ۱۵ / ۱۵۵)

### سنجش ویژگیهای معنوی کودکان قبل از مداخلات

قبل از هر گونه مداخله لازم است وضعیت روانی کودکان از لحاظ دل بستگی به خدا، مذهبی بودن و چگونگی تصور افراد از خدا بررسی شود. علاوه بر این، بررسی کیفیت ارتباط کودک با والد یا فرد فوتشده نیز برای روان شناس مهم است. ویژگیهای جمعیت شناختی کودکی که فقدان را تجربه کرده

<sup>1.</sup> Enshroud.

<sup>2.</sup> McGoldrick & Walsh.

<sup>3.</sup> Sori.

است ـ از قبیل سن، جنس و پایگاه اجتماعی ـ اقتصادی ـ نیز یک امر اساسی تلقی می شود. غباری بناب (۱۳۸۸) قبل از بررسی مداخلات معنوی، جهان بینی فلسفی مراجعان، میزان و نوع مـ ذهبی بـ ودن افـراد، سبکهای حل مسئله مذهبی معنوی، هویت معنوی، نوع تصویر ذهنی از خدا، بررسی ارزشهای اخلاقی مراجع، میزان و کیفیت دانش دینی و سلامت و پختگی معنوی آنان را ضروری مـیدانـد. البتـه در مـورد کودکان، ویژگیهای دیگری نیز مانند ارتباط عاطفی بـین فـرد فـوتشـده و فرزنـد بازمانـده لازم است. مشاوران برای آگاهی از وضعیت مذهبی فرزندان می توانند سؤالاتی درباره تربیت دینی فرزندان از والـدین بپرسند. برای نمونه، آیا کودکان در مراسم مذهبی حضور داشتهانـد؟ آیـا آداب و رسـوم مـذهبی در منـزل انجام می شده است؟ آیا کودکان در تمامی مناسک گذر مذهبی شرکت داشتهانـد (مثـل جشـن تکلیـف، تاین خانواده به طور آشکار درباره عقاید مذهبی خود با فرزندان گفتگو می کرده است؟

آنچه والدین به فرزندانشان درباره مرگ می گویند، دارای دو مرحله اساسی است که می توان به طور دقیق ارزیابی کرد: ۱. مرگ جسمانی:  $^{3}$  ۲. معنویت زندگی پس از مرگ.  $^{3}$  برای ارزیابی دقیق این مراحل، والدین ابتدا باید به این سؤالات پاسخ دهند. آیا کودکان می دانستند والدینشان مریضی سختی داشتند؟ آیا آنها از قبل برای مرگ آماده شده بودند؟ آیا والدین فوت شده با آنها به طور واضح صحبت کرده بودند؟ آیا کودکان شانسی برای خداحافظی کردن داشته اند؟ والدین چگونه درباره مرگ صحبت کرده بودند؟ چه کسی با آنان درباره حقیقت مرگ صحبت کرده بود؟ والدین چگونه به کودکان توضیح داده بودند که چه چیزی باعث مرگ می شود؟ آیا آنها قبلاً گفته بودند زمانی که شخصی دچار مرگ جسمانی می شود، دقیقاً چیزی باعث مرگ می کلماتی در توضیح مرگ برای کودکان استفاده شده است؟ درباره اعتقادات مذهبی زندگی پس از مرگ، چه صحبت هایی در خانواده مطرح شده است؟ آیا کودکان در برنامه مراسم مذهبی

۱. اصطلاح گذر یا گذار در واقع گذشتن و درآمدن از یک مرحله به مرحلههای دیگر از حیات زیستی و فرهنگی است که با آئینها و مراسمی ویژه همراه است. (اسدیان، ۱۳۸۴) رویداهای مهمی در زندگی انسانها مثل تولد، بلوغ، ازدواج و مرگ معمولاً با مراسم و مناسک گذر همراه میباشند و این مناسک از فرهنگی به فرهنگ دیگر متفاوت است. یکی از این مناسک مرگ است که مرحلهای از بودن به نبودن است. مرگ در نزد مسلمانان و ایرانیان مسائلی است با شروع حیاتی دیگر در دنیایی دیگر. گام گذاشتن به زندگی پس از مرگ نیز مرحلهای از زندگی انسان میباشد و بهدلیل ناشناخته و مرموز بودن آن اهمیت بسیاری دارد. مراسم سوگواری مختلفی برای افراد برگزار می شود. از جمله ویژگی این آئین (شادمانی یا سوگواری) آن است که افراد گردهم جمع شده، کنش جمعی ایجاد می کنند. این امر موجب تقویت روحیه جمعی می شود و به زندگی معنا می بخشد. در واقع مناسک گذر سنتهای دیرینهای هستند که برای معنابخشی به زندگی روزمره پدید آمدهاند.

<sup>2.</sup> Entrusting Celebration.

<sup>3.</sup> Prayer.

<sup>4.</sup> Fast.

<sup>5.</sup> Physical death.

<sup>6.</sup> Spiritual afterlife.

شخص مرحوم حضور فعال داشته اند (مثلاً: خواندن سوره ای از قرآن، نیایش کردن، صحبت با او، انتخاب یک سرود مذهبی دلخواه)؟ آیا کودکان در مراسم سوگواری فرد شرکت کرده اند و اگر این چنین است، آیا آنان سؤالات یا واکنشهای قابل توجه داشته اند؟ آیا کودکان از پدر یا مادر خود پرسیده اند که چرا خدا اجازه داد که یکی از والدین آنان بمیرد؟ والدین چگونه به این سؤالات پاسخ داده اند؟

والدین نیاز دارند تا چگونگی تفکر کودکان درباره مرگ را درک کنند. برای کمک به کودکان باید پذیرش مرگ جسمانی، جدای از مسائل معنوی باشد. ممکن است بسیاری از کودکان بپرسند چه روزی آنها والدینشان را خواهند دید یا کنار والدین درگذشتهٔ خود خواهند بود. فرزندان بزرگتر می توانند مفه وم جدا بودن روح از بدن را بفهمند؛ اما فرزندان کوچکتر نمی توانند درک کنند که اگر والدینشان مردهاند، پس چگونه آنان را خواهند «دید». مثلاً، کودکان با سن کم و در مراحل رشد پیاژه (پیاژه، ایاژه و پیاژه و اینهالد، ۱۹۶۲؛ به نقل از بیانک و سوری، 2006)، همانند بزرگترها نمی توانند انتزاعی بیندیشند. این کودکان مسائل را عینی می پندارند و بیان حقیقت مرگ باید متناسب با مراحل رشد کودک باشد تا دچار سردرگمی نشوند. وقتی کودکان درک کردند که والدینشان از لحاظ جسمانی مردهاند، والدین می توانند با آنها درباره خدا و زندگی پس از مرگ (یا عقاید معنویشان) صحبت کنند. البته در صورتی که مرگ جزء نظام اعتقادی خانواده احترام بگذاریم و والدین عقاید خود را بهقدری ساده توضیح دهند تا فرزندان کوچکتر هم بتوانند آنها را درک کنند. البته غیر از درکِ شناختی، فقدان عاطفی به کودکان دست میدهد که بسیار مهم است. بسیاری از کنند. البته غیر از درکِ شناختی، فقدان عاطفی به کودکان دست میدهد که بسیار مهم است. بسیاری از کودکان در مقابله با مسئله مرگ والدین دچار مشکلاتی می شوند؛ چون از فقدان عاطفی آنان رنج می برند.

# مراحل حمایت از کودک داغدیده در قرآن

جانشین سازی یک الگوی دل بستگی حمایت گر، مثل خدا یا رهبران دینی همچون پیامبران و امامان (پیشوایان مذهبی) به جای والد فوت شده حمایت گر شاید ضروری باشد و کودک بداند که حمایت های لازم از دست داده شده را از خداوند دریافت خواهد کرد. در قرآن کریم نیز بر این مسئله بسیار تأکید شده و «ایواء» نامیده است: «اَلَمْ یَجِدُكَ یَتِیماً فَآوَیٰ». (ضحی / ۶) با توجه به این آیه، اولین مرحله مهرورزی یا نوازش عاطفی کودک است. در روایت دیگری، بشیر فرزند عقریه جَهَنی می گوید: من در روز جنگ اُحُد از رسول خدا پرسیدم: پررم چگونه شهید شد؟ آن حضرت فرمود: «او در راه خدا به شهادت رسید، درود و

<sup>1.</sup> Piaget.

<sup>2.</sup> Innhelder.

<sup>3.</sup> Schaefer & Lyons.

رحمت خدا بر او باد». من گریستم و حضرت مرا گرفت و دست نوازش بر سرم کشید و با خـود سـوار بـر مرکبم نمود و فرمود: «آیا دوست نـداری مـن بـهجـای پـدرت باشـم». (مجلسـی، ۱۴۱۴: ۷۲ / ۴) آنَـس میگوید: پیامبر علی با زینب (دختر خوانده اش و دختر امّسـَلمه) بـازی مـی کـرد و پـی درپـی مـی فرمـود: «ای زینب کوچولو!» (محمدی ری شهری، ۱۳۸۸: ۲۵)

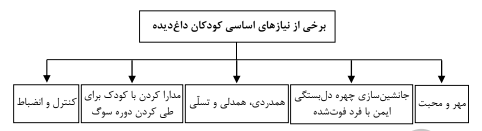
در مرحله دوم، کودک نیازمند جانشین سازی چهره دل بستگی ایمن با فرد فوت شده می باشد. هنگامی که خبر شهادت مسلم بن عقیل به سیدالشهداء رسید، آن حضرت به خیمهٔ خود وارد شد و دختر مسلم را پیش خود خواند. او دختر سیزده سالهای بود و وقتی خدمت حضرت رسید، او را دلداری فراوان داد و بیش از همه به او مهربانی کرد. دختر مسلم دریافت که ممکن است حادثهای پیش آمده باشد. لذا پرسید: یابن رسول الله! با من چنان ملاطفت می کنی که با یتیمان می کنی! مگر پدرم را شهید کرده اند؟ حضرت نتوانست طاقت بیاورد و به سختی گریست و فرمود: «ای دخترک من! اندوهگین مباش! اگر مسلم نباشد، من پدروار از تو پذیرایی می کنم. خواهرم مادر توست و دختران و پسرانم، خواهران و برادران تو». (محدث قمی، ۱۳۷۴: ۱ / ۳۹۸)

در روایتی دیگر آمده است: روزی پیامبر در راه اصلی مدینه می گذشت و چند کودک را دید که طفلی را دوره کردهاند و او را برای نداشتن پدر سرزنش می کنند. کودک یتیم بنای گریستن گذاشت. حضرت نزد او رفت و پرسید: چرا گریه می کنی؟ گفت: من پسر فلانی هستم که در جنگ اُحد کشته شد، مادرم شوهر کرد و مرا از خود راند و خواهرم نیز فوت کرده است. پیامبر مهربان او را نوازش کرد و آرام نمود و فرمود: «اگر پدرت را کشتند، من پدر تو هستم، همسرم مادرت و فاطمه خواهر توست». کودک خوشحال شد و فریاد زد: ای کودکان، اکنون مرا سرزنش نکنید که پدر و مادر و خواهرم از همه بهتر و برتر است. (محدث نوری، ۱۳۷۴: ۲۸ / ۲۸)

مرحله سوم، نیاز به همدردی، همدلی و تسلّی دادن کودک سوگوار است که در این زمینه نیـز روایـات بسیاری نقل شده است. از جملهٔ امام صادق شهر میفرماینـد: «دلـداری لازم پـس از خاکسـپاری اسـت» (کلینی، ۱۴۰۷: ۳ / ۲۰۴) و «برای تسلیت همین بس که مصیبتدیده تو را (در مراسم) ببیند». (ابن بابویه، ۱۲۱۳)

مرحله چهارم، نیاز به مدارا است تا فرد گذر سالمی از مراحل سوگ داشته باشد. خداوند می فرماید: «فَأُمَّا الْبَیّیمَ فَلا تَقْهَرُ». (ضحی / ۹)

مرحله پنجم، نیاز به کنترل و انضباط کودک داغدیده است. درایـنبـاره امیرمؤمنـان شه می فرماینـد: «یتیم و کودک مصیبتدیده را آن گونه که فرزند خویش را تربیت می کنی، تربیت کـن و او را همـان گونـه که فرزند خودت را ادب می کنی، ادب کن». (حر عاملی، ۱۳۸۷: ۵ / ۱۲۵) باید مراقب بود که کلیه حقوق کودکان داغدیده و یتیم رعایت شود و حقی از آنان ضایع نگردد. دراین باره حضرت علی شه می فرماید: «الله الله فی الأیتام فلاتغبوا أفواههم و لایضیعوا بحضرتکم؛ خدا را خدا را! دربارهٔ یتیمان، نکند آنان گاهی سیر و گاهی گرسنه بمانند و حقوقشان ضایع گردد». (کلینی، ۱۴۰۷: ۷ / ۵۱)



شکل (۱): نیازهای اساسی کودکان داغدیده از دیدگاه قرآن و روایات

برای مقابله با فقدان، لازمهٔ این باور داشتن، دل بستگی ایمن به خداست و اینکه کودک با خداوند رابطهٔ بسیار صمیمی داشته باشد و او را نزدیک تر از همه کس نسبت به خود تلقی کند. اگر کودک خداوند را بهراحتی به عنوان پایگاه امن تلقی نماید و در هنگام ناراحتی و اضطراب برای کسب آرامش به خداوند پناه بَرد، می توان با اعتماد بیشتری مداخله معنوی را انجام داد و خدا را جانشین فرد از دست داده تلقی نمود تا به عنوان موضوع دل بستگی جبرانی از آن استفاده کرد.

## روشهای توضیح دادن پدیدهٔ مرگ به کودکان

وقتی فردی میمیرد و بعد از اینکه حقیقت مرگ والدین از سوی فرزندان درک می شود، توضیح دلایل پزشکی مرگ برای کودکان مفید است. برای توضیح این حقیقت باید از حقایق استفاده شود، نه ابداع نمایش نامهای از اینکه چرا فرد می میرد. داشتن اطلاعات غیر مستند اضطراب آور است و کودکان را در آینده برای درک این حقیقت با مشکل مواجه می سازد. در نتیجه تلاش برای درک آنچه اتفاق افتاده، برای او دشوار می شود و باید به سختی با این مسئله کنار آید.

این مهم است که در ابتدا نمی توان و نباید مسائل معنوی را با مسائل جسمانی درآمیخت. جملاتی از قبیل: «خدا میخواست مامان رو با خودش ببره بهشت»، نمی تواند برای کودکان قانع کننده باشد. هنگام توضیح دادن واقعیت مرگ، حقیقت را به کودکان بگوییم و توضیحات واقعی بدهیم. مثالی که در ادامه آمده، چگونگی آماده کردن کودکان را برای مرگ قریب الوقوع والدین روشن می کند. این توضیح باید از جانب والدین آموزش دیده، یا درمان گر در جلسهٔ فردی یا گروهی انجام شود:

هر شخصی دارای سلولهای سرطان در بدن خود است؛ اما اتفاقی که بـهطـور طبیعـی در بـدن می افتد، این است که آنها هر روز از بدن شسته می شوند. به دلایلی که ما نمی دانیم، امکان دارد آنها در بدن بمانند و رشد کنند. سپس ممکن است دو سلول شوند، بعد چهار تا و آنها رشد کنند تا حـدی که سرطان نامیده شود. سرطان می تواند در قسمتهای مختلفی از بدن باشد؛ اما هر جا باشد، وقتی یزشکان آن را تشخیص بدهند، میخواهند هر کاری را که از دستشان برمیآید، برای درمان فرد انجام دهند. راههای مختلفی وجود دارد که برای مبارزه با سرطان به انسان کمک می کننـد. گاهی اوقات پزشکان می توانند برای خلاص شدن از شر آن سلولهای سرطانی، عمل جراحی انجام بدهند یا می توانند از چیزی به نام اشعه استفاده کنند که به بدن برای دفع سلول های سرطانی کمک می کند. آنها همچنین می توانند برای رهایی از دست سلول های سرطانی، دارو تجویز کنند و از پیشروی سرطان جلوگیری کنند. زمانی که رشد سرطان کنترل نشود و رشد سلولهای سرطانی ادامه یابد، سرطان بدن شخص را خسته و ضعیف می کند، به این دلیل که قسمت های دیگر بـدن، کار خود را به خوبی انجام نمی دهند. برای نمونه، اگر فردی سرطان ریه داشته باشد، وقتی از ریهاش برای نفس کشیدن استفاده می کند، فضای کافی برای تنفس نخواهد داشت. پس نفس کشیدن برای بدن دشوارتر میشود. گاهی اوقات سرطان به سر می رود و قـرص، عمـل جراحـی یـا درمـان هـم نمى تواند به بهبود شخص كمك كند. ما اين مسئله را مى دانيم كه فعاليت بدن به دليل سرطان متوقف می شود؛ در حالی که فرد نیاز به زندگی کردن دارد و هنوز می خواهد زندگی کند. سرطان کم کم کار کردن، غذا خوردن، رفتن به حمام و حتی نفس کشیدن را برای فرد سخت تر خواهد کرد و او بیش از پیش خسته تر خواهد شد. بدن فقط ضعیف و ضعیف تر می شود و در آخر فرد می میرد. (اقتباس از بیانک و سوری، ۲۰۰۶)

در ادامه، روشهای توضیح پدیده مرگ برای کودکان تبیین می گردد:

# ۱. به صورت عینی و قابل فهم مسئله مرگ را برای کودکان توضیح دهید

درمان گران می توانند به والدین چگونگی توضیح دادن عینی حقیقت مرگ را به کودکان آموزش دهند. برای نمونه، اگر یکی از والدین در اثر حادثه تصادف بمیرد، آن را با کلمات و جملات متناسب با سن آنها توضیح دهند تا کودکان بتوانند آن را درک کنند. پدر می تواند به کودک بگوید:

من یک حرف خیلی ناراحت کنندهای برای گفتن به شما دارم. مادرتون در شهر رانندگی می کرد و قبل از عبور خط عابر پیاده توقف کرده بود؛ ولی ماشین پشت سر او با سرعت زیادی حرکت می کرده که از پشت به ماشین مامان زد. سر مامان با فرمان

ماشین برخورد کرده و مغزش آسیب دیده پزشکان همه تلاششون را برای زنده ماندن مامان انجام دادند؛ اما سرش بهشدت آسیب دیده بود و او در بیمارستان فوت کرد. (اقتباس از بیانک و سوری، ۲۰۰۶)

آنچه در زیر آمده است، مثالی برای چگونه توضیح دادن مرگ ناشی از بیماری برای کودکان با استفاده از زبان واقعی است:

بچهها همان طور که می دونید، دکترها هر کاری از دستشون برمی آمد، برای زنده موندن پدر تون انجام دادند؛ اما بدن او فقط ضعیف و ضعیفتر می شد و سرطان تصام بدن او را گرفته بود. پدر تون امروز صبح زود فوت کرد. یعنی اینکه پدر دیگر غذا نخواهد خورد و نخواهد خوابید. او دیگر با ما صحبت نخواهد کرد، با ما راه نخواهد رفت، با ما شعر نخواهد خواند و با ما بازی نخواهد کرد. ما دیگر پدر را نخواهیم دید، اما ما همیشه او را به خاطر و ذهنمان خواهیم سپرد و عشق او همیشه در دل ماست. (به نقل از بیانک و سوری، ۲۰۰۶؛ با اندکی دخل و تصرف)

# ۲. مرگ پایان زندگی نیست

صحبت کردن والدین با کودک در زمینه مرگ باعث می شود او مرگ را بخشی از زندگی خود بداند. در مقابل، تمرکز والدین بر زندگی مادی و عدم توجه به زندگی پس از مرگ، موجب انتقال این عقیده به فرزندان شده، آنان را در مواجهه با این حقایق با مشکل مواجه می کند. حضرت علی می فرمایند: «با مرگ، دنیا پایان می پذیرد». (نهج البلاغه، خطبه ۱۵۶) در حقیقت باید به کودکان بیاموزیم که با مرگ افراد، خاطرات آنان در ذهن ما خواهد ماند و روان ایشان بدون پوشش تن به زندگی ادامه خواهد داد. باید این موضوع را به کودکان بیاموزیم که مرگ آخر همه چیز نیست و افراد پس از مرگ در جهان دیگری زندگی می کنند و می توانند به اندازهٔ رفتارهای مناسبی که داشتند، از نعمات اخروی بهرهمند دیگری زندگی می کنند و می توانند به اندازهٔ رفتارهای مناسبی که داشتند، از نعمات اخروی بهرهمند شوند. علاوه بر این، کمک به فرد بازمانده برای ایجاد ارتباط با وجود متعالی نیز از روش هایی است که می تواند به فرد التیام بخشد و به او کمک کند تا از طریـق جانشـین سـازی گـودک بتوانـد خداونـد را جانشین فرد ازدسترفته کند. (غباری بناب، ۱۳۸۸)

# ۳. صحبت کردن صریح و شفاف با کودکان درباره مرگ

بهترین روش صحبت کردن با کودکان، روش صحبت واقعی و عینی است؛ به این معنا که هرچه صحبتها و گفتگوها عینی تر، ملموس تر و واقعی تر باشد، کودکان بهتر می توانند آن مسئله را درک کنند

و کمتر به دنبال پاسخهای ناصحیح و انحرافی کشیده می شوند. متأسفانه گاهی والدین به دلایل مختلفی \_ مانند عدم اطلاعات کافی، بی حوصلگی، دست کم گرفتن ذهن کودک و کم اهمیت دانستن سؤالات او از دادن پاسخهای عینی و واقعی به کودکان طفره می روند یا به قدری مسئله را سخت و پیچیده توضیح می دهند که کودک دچار سردرگمی می شود و نه تنها پاسخ سؤالش را دریافت نمی کند، به مشکلات شناختی او نیز افزوده می شود. کودک به قدری به پاسخهای والدین دقت دارد که حتی قادر است کلمات و جملات گفته شده را به موقعیتهای دیگر تعمیم دهد و با آنها تفاسیر گوناگون را در ذهنش پرورش داده، خلق کند. توضیحاتی چون «به مسافرت رفتن»، «سفر به خارج از کشور» و «خوابیدن» نمی تواند یک جواب قانع کننده باشد.

در مورد تجربه دیدن و مشاهده مرگ جسمانی افراد ازسوی کودک نیز تأکید بر حقایق بسیار اهمیت دارد؛ چرا که کودکان تفکر عینی و واقعی دارند و این مسئله مهم است که بزرگسالان کلمات را در چارچوب خاصی (استعاره) استفاده نکنند. (لوئیس و لیپمن، ۲۰۰۴) زمانی که همان ابتدا مرگ را برای کودکان توضیح می دهیم، باید از کلمات عینی استفاده کنیم؛ زیرا صحبت کردن درباره موضوعات معنوی ممکن است باعث سردرگمی کودکان شود. برای نمونه، والدین باید از گفتن این جملات خودداری کنند: «پدر به سفر آخرت رفته است» یا «مادر به خواب رفته است». کودکان خودمحور هستند و این کلمات قبلاً این معنا را برای آنها داشته که والدین باید کودکان را به همراه خودشان می بردند. در مثالهای بالا، کودکان ممکن است دیگر بیدار نشوم» راسچافر و لیونز، است دیگر بیدار نشوم، راسچافر و لیونز، است دیگر بیدار نشوم، ممکن است هیچوقت برنگر دد».

پس از اینکه کودکان ابعاد جسمانی مرگ را درک کردند، می توان بعد معنوی مرگ را طی دو مرحله در مشاوره گنجاند: اول، از نظر احترام به فردی که زندگی اش خاتمه یافته و دوم، ایجاد روشی برای به دوش کشیدن بار فقدان والدین برای خانواده (حتی کودکان). این مسئله اغلب منجر به گفتگوی علنی درباره نظام عقاید مذهبی و معنوی خانواده و کودکان می شود تا آنها بتوانند به حقیقت مرگ معنا ببخشند. یکی از روشهایی که مردم اغلب به مرگ عزیز خود احترام می گذارند، انجام انواع مختلفی از تشریفات و مراسم مذهبی است. آنها وارد مسجد، کلیسا یا معبد می شوند تا به همراه افراد دیگری که دارای خاطرات و احساسات مشابهی با شخص فوت شده هستند و در اندوهشان مشترک اند، احترام عمومی خود را به عزیز فوت شده نشان دهند. چه اتفاقی می افتد اگر به کودکان اجازه دهیم که طیف کاملی از زندگی والدین خود را احساس کنند و ببینند؛ اینکه والدین آنها چگونه زندگی کردند و ایجاد مبنایی برای آنها که

<sup>1.</sup> Schaefer & Lyons.

والدینشان کجا رفتند و در زندگی خود چگونه انسانی بودنـد. مراسـم مـذهبی (مسـجد، کلیسـا یـا معبـد) شروعی براساس امیدواری برای ادامهٔ زندگی کودک است.

من نمی دونستم که همه مردم مامانم رو دوست داشتند. او باید واقعاً مامان خاصی بوده باشد. الان اون منو بیشتر دوست داره، پس من باید واقعاً بچه خاصی باشم. مردم درباره اینکه چقدر مادرم باایمان بود، صحبت می کردند و من معتقدم خدا هم مادرم را دوست داره. روحانی می گفت ایمان مادرم به او نیرو می داد، پس ایمان به من نیز کمک خواهد کرد. (به نقل از بیانک و سوری، ۲۰۰۶؛ با مختصری دخل و تصرف)

ازجمله آداب مورد تأکید دین اسلام، حضور و دلداری زبانی و اطعام است. (متقی هندی، ۱ / ۱۷۴) یکی از آداب و رسوم ایرانیان نیز اهتمام به تسلیبخشی در مراسم شخص تازه گذشته به بازماندگان است؛ چراکه این اعمال باعث تسکین بازماندگان بالاخص کودکان می شود، اگرچه برخی از این اعمال فقط در مناطقی از کشور به طور کامل انجام می شود و آدابی همچون اطعام خانواده داغدار که مورد تأکید اسلام است، به فراموشی سپرده شده است و میهمانان توقع پذیرایی از سوی خانواده داغدار را نیز دارند. امام صادق فی فرموده است: «پس از شهادت جعفر بن ابیطالب رسول خدا به حضرت فاطمه فرمان داد تا همراه زنان نزد همسرش اسماء بنت عمیس بروند و نزد وی بمانند و سه روز برای او غذا بپزند». (محدث، ۱۳۷۴: ۴۱۹)

# ۴. کمک کردن به کودکان برای بیان احساسات و اعتقاداتشان درباره خدا و مرگ

همه احساسات و عواطف کودکان درباره مرگ غمانگیز نیست. آنها همچنین خیلی عجیب رفت ار می کنند و گاهی اوقات احساسات تواُم با شادی و اندوه دارند، زمانی از فقدان آنان ناراحت هستند و زمانی فکر می کنند پدر یا مادرشان از رنجهای این دنیا آزاد شده و به بهشت رفتهاند و از این مسئله خوشحال هستند. ما باید به کودکان اجازه دهیم تا بتوانند تمامی احساسات خودشان را از قبیل احساس سوگ و ناراحتی و یا احساس شادی خود بیان کنند. البته تفاوتهای فردی در بین آنان نیز زیاد است. مسئله مهمتر اینکه، آنها همه این احساسات را در یک مکان امن بیان می کنند که لازم است این محیط امن از سوی والد بازمانده یا مشاور فراهم شود. برای نمونه، دختر ۶ سالهٔ مادری که بهدلیل سرطان تخمدان فوت کرده بود، بیان داشت: «اما من خوشحاله برای اینکه مادرم در آرامشه و او الان پیش عیسی مسیح است» و بالافاصله گفت: «اما من عصبانیم چون مادر ندارم». درمان گر خاطرنشان می کند که چقدر این مثال خوبی است که چگونه کودکان می توانند در یک لحظه هم شاد باشند و هم غمگین. (بیانک و سوری، ۲۰۰۶)

مهم این است که هرگونه فکر جادویی یا سوءتعبیر عقاید مذهبی کودکان نسبت به مرگ را کشف کنیم. از آنجا که کودکان خودمحور هستنند، آنها اغلب خودشان را برای حوادثی که اتفاق میافتید، سرزنش می کنند و خود را باعث آن حوادث تلقی می کنند. ممکن است کودکان باور داشته باشند که «والدین آنها به دلیل بدرفتاری کودکان مردهاند» یا «چون بچههای بدی بودند، خدا تنبیهشان کرده است». (لوئیس و لیپمن، ۲۰۰۴؛ اسچافرز و ایونز، ۲۰۰۱) یا «چون به اندازه کافی عبادت نکردهاند» یا اینکه «ممکن است خشم به والد بازمانده منتقل شود». (فوگارتی، ۲۰۰۳) اگر به برخی از کودکان گفته شود که بهشت مکان شگفتانگیزی است، ممکن است آنها فکر خودکشی را برای پیوستن به والدین خود در سر بپرورانند. اگر کودکان را درست راهنمایی نکنیم، ممکن است این احساسات کودک را به آسیبهای روانی جدی رهنمون سازد. افزون بر این، مرگ اعضای خانواده، رشد معنویت در نوجوانی (باتن و اولتجنبرانس، ۱۹۹۹) و همچنین بزرگسالی را تسریع می کند. (بالک، ۱۹۹۹) درمانگران باید به کودکان برای بیان احساساتشان نسبت به خدا و پرسیدن هر سؤالی که در ذهن دارند، کمک کنند تا بتوانند هر سوءتعبیر مذهبی کودکان را که می تواند مانعی برای پیشرفت مذهبی و معنوی آنها در آینده شود، تشخیص دهند.

مذهب می تواند باعث آرامش کودکان بازمانده شود. (لوئیس و لیپمن، ۲۰۰۴) والس<sup>۶</sup> (۱۹۹۹) معتقد است بیشتر بزرگسالان آمریکایی میخواهند فرزندانشان تربیت مذهبی داشته باشند. افزون بـر ایـن، بـیش از ۴۰ درصد نوجوانان به خدا اعتقاد دارند و معتقدند خدا دوستشان دارد و به بهشت نیـز اعتقاد دارنـد. بـیش از ۴۰ درصد نوجوانان یهودی و مسیحی و مسلمان مذهبی هستند و اعمال مذهبی مشابه والدینشان را انجـام میدهند. (گالوپ، ۱۹۹۶) همچنین خانوادههایی که از نظر نظام اعتقادی معنوی ساختاریافته هستند، ممکـن است توضیحات خاصی از مرگ برای خودشان داشته باشند. عقاید مذهبی می تواند به حوادث دشـوار زنـدگی معانی زیادی ببخشد. (هود، اسپیلکا، هامسبرگر و گورساچ، ۱۹۹۶) همچنین می تواند در کی از حمایت شـدن، تعلق داشتن، امیدوار بودن و تجربه تخلیهٔ هیجانی را به همراه داشته باشد. (پارگامنت و همکاران، ۱۹۹۱)

این مسئله برای خانوادهها اهمیت دارد که در مورد عقایدشان با جدیت صحبت کنند تا کودکان بفهمند که والدینشان چقدر در مسائل مذهبی جدی عمل می کنند. این معانیِ ناشی از عقاید معنوی والدین ممکن است به اعضای خانواده اجازه دهد تا برای حوادث زندگی چارچوب جدیدی را بسازند.

<sup>1.</sup> Lewis & Lippman.

<sup>2.</sup> Schaefer & Lyons.

<sup>3.</sup> Fogarty.

<sup>4.</sup> Batten & Oltjenbruns.

<sup>5.</sup> Balk.

<sup>6.</sup> Walsh.

<sup>7.</sup> Gallup.

<sup>8.</sup> Hood, Spilka, Humsberger, & Gorsuch.

(پارگامنت، ۱۹۹۶) همچنین این مسئله می تواند مبنایی برای نظام معنوی والدین باشد. این نظام اعتقادی می تواند مفهوم دوست داشتن فرد همراه با اعضای خانواده را از طریق زنده نگه داشتن خاطرات آنها تقویت کند و احساس آرامش و این امید که کودک روزی به والد فوت شده خود می پیوندد، می تواند آنان را امیدوار کند. در روایتی از صالح بن عُقبه از امام کاظم شخ نقل شده که فرمود:

بهتر آن است که کودک را در همان سن پائین (و قبل از ورود به جامعه) با سختی ها و مشکلات اجتنابناپذیر زندگی آشنا کنی تا وقتی بزرگ شد، بتواند مشکلات زندگی را تحمل کند. (کلینی، ۱۴۰۷: ۶ / ۵۱)

در فرهنگ اسلامی، مردگان مسلمان همانند زندگان دارای حقوق و احتراماند که این ریشه در اعتقاد به بقای انسان بعد از مرگ دارد. نیاز شدید آنان به دعا، قرائت قرآن و انجام دادن خیرات و عمل صالح برای آنان، از این اعتقاد ریشه می گیرد و زندگان می توانند از مردگان دستگیری کنند. قرآن به ما می آموزد که برای در گذشتگان به ویژه مؤمنان طلب مغفرت کنیم: «و [نیز] کسانی [از تابعین] که بعد از آنان آمدند، می گویند: [ای] پروردگار ما! ما و برادرانمان را که در ایمان بر ما پیشی گرفتند، بیامرز و در دلهای ما، برای کسانی که ایمان آوردند، کینهای قرار مده ... ». ا

کودکان نیاز دارند تا باور کنند دوباره والدینشان را خواهند دید تا رشد و عملکرد بهتری داشته باشند. کودکان میخواهند احساس کنند که والدینشان آنها را از بالا نگاه میکنند و اینکه والدین بخشی از وجود آنها هستند؛ چراکه ارتباط با والدین فوتشده، نقش دل بستگی مداوم ٔ را حفظ میکند. (باتن و اولتیجن برونز، ۱۹۹۹) باید به کودکان گفته شود شما حتی پس از مرگ نیز میتوانید با والدین خود ارتباط داشته باشید؛ همان طور که در روایتی امیرمؤمنان علی شه فرمودند: «مردگانتان را زیارت کنید؛ زیرا آنان به زیارت شما شادمان می شوند و نزد قبر پدر و مادر با دعایی که برای آن دو میکنید، حاجت بخواهید».

(کلینی، ۱۴۰۷: ۳ / ۲۳۰) همچنین رسول خدایش فرمودند: «مردگانتان را زیارت کنید و بر آنان درود و سلام بفرستید که آنان برای شما عبرت هستند». (ورام، بی تا: ۱ / ۲۸۸)

کرک پاتریک (۱۹۹۹) در مورد چگونگی دیدگاه افراد نسبت به خدا بیان می کند که افراد می توانند خدا را به عنوان نقش شبه دل بستگی و توصیف کنند. انواع روابط دل بستگی در افراد بزرگسال، غالباً شبیه آن مراقبت اولیه ای است که از آنها در دوران کودکی به عمل آمده است. اگر کودکان نتوانند والد

١. وَ الَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَ لإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بالإيمَان. (حشر (٥٩): ١٠)

<sup>2.</sup> Ongoing attachment figure.

<sup>3.</sup> Batten & Oltjenbruns.

<sup>4.</sup> Kirkpatrick.

<sup>5.</sup> Attachment - Like figure.

فوتشده را بهعنوان نقش دل بستگی حفظ کنند، آنها در آینده نیز نخواهند توانست خدا را بهعنوان نقش دل بستگی ایمن که باعث راحتی، عشق و مراقبت از آنها می شود، درک کنند. والدین باید نظام اعتقادی خود را با جدیت در بین اعضای خانواده بیان کنند و به فرزندانی که از لحاظ رشد شناختی به تفکر انتزاعی رسیدهاند و مفاهیم معنوی را درک می کنند، توضیح دهند که از دیدگاه ادیان آسمانی، مرگ یک تراژدی غهبار و ترسناک نیست؛ بلکه مرگ شبیه پلی است که انسان را از این دنیا به دنیای دیگر منتقل می کند و یک مرحله از زندگی است که هر فردی بالأخره با آن مواجه خواهد شد. مرگ یک حقیقت غیر قابل انکار است که حتی برای بهترین بندگان خدا هم اتفاق می افتد.

این فلسفه به کودک کمک می کند تا در مواجهه با این موضوع، آرامش و تسکین بیشتری داشته باشند. پیامبر اعظم فی فرمودند: «مرگ برای مؤمن همانند یک دسته گل خوشبو است». همچنین امیرمؤمنان علی شهر می فرماید: «مرگ دروازه آخرت است». (متقی هندی، ۱۴۰۹: ۴۲۷۲۱)

## ۵. شرکت دادن کودکان در جلسات مشاوره

آیا هنگام مشاوره با خانوادهها در جلسات درمانی باید کودکان را در مباحث دخالت دهیم؟ آیا اصلاً نیازی به حضور آنها در این جلسات هست یا بهتر است خارج از جلسات نگهداری شوند؟ تحقیقات نشان می دهد مشاوران خانواده اغلب کودکان را از جلسات خانواده خارج می کنند؛ زیرا آنها مهارت مشارکت دادن کودکان در جلسات را ندارند. (سدربورگ، ۱۹۹۷؛ جانسون و توماس، ۱۹۹۹؛ کورنر و برون، ۱۹۹۰) در مطالعهای (سوری و اسپرینکل، ۲۰۰۴). صفات و مهارتهای کلیدی برای مشاوران خانواده مشخص شد تا بتوانند در جلسات خانواده به طور موفق و مثبتی با کودکان کار کنند. «گفتگودرمانی» معمولاً برای کودکان کارساز نیست؛ چراکه سطح زبانی آنها رشد نیافته است. بسیاری معتقدند در مورد بازی در جلسات مشاوره ترکیب بازی در گروه یا خانواده، در تجربه کار با کودکان مشکلات زیادی را به همراه دارد؛ (مثل بیانک و سوری، ۱۹۹۵؛ سوری و سونی، ۱۹۹۸؛ سوری، ۱۹۹۵؛ سوری و بیانک، ۲۰۰۳ الف، ب. گیل، ۱۹۹۹؛ بوب، ۱۹۹۰؛ وب، ۱۹۹۳) اما واقعیت این است که زبان کودک بازی

<sup>1.</sup> Cederborg.

<sup>2.</sup> Johnson & Thomase.

<sup>3.</sup> Coener & Brown.

<sup>4.</sup> Sori & Sprenkle.

<sup>5.</sup> Talk therapy.

<sup>6.</sup> Biank & Sori.

<sup>7.</sup> Gil.

<sup>8.</sup> MacAdams & Sweeney.

<sup>9.</sup> VanFleet.

<sup>10.</sup> Webb.

است؛ بهطوری که به آنها کمک می کند تا خود را ابراز نمایند و دنیای خود را به شیوهای غیر تهدید کننده درک کنند. این مسئله بهخصوص در هنگام کار با کودکانی اهمیت دارد که بهتازگی یکی از والدین خود را از دست دادهاند و اغلب درباره مرگ و دیگر احساساتشان کمتر سخن می گویند. گاهی اوقات به این دلیل است که آنها هنوز شوکه هستند یا برخی اوقات نمی خواهند بار گرانی برای والد بازمانده باشند؛ چراکه ممکن است او از غم فقدان به ستوه آمده باشد و هنوز به خوبی با داغ مقابله نکرده باشد. فعالیتی که در ادامه می آید، می تواند برای کودکان پلی از عالم طبیعت به ماورای طبیعت در بافتی امن و سرزنده بسازد.



فعالیتهایی که ذکر خواهند شد، برای خانوادههایی مناسب است حالتهای احساساتی اضطراری پس از مرگ ندارند و فرصت پذیرش مرگ یا مقابله را دارند. بهتر است این فعالیتها بعد از چند جلسه مشاوره خانوادگی به کار گرفته شود؛ زمانی که کودکان احساس راحتی و امنیت با درمانگر را پیدا کردهاند. این کار سادهای نیست که از کودکان مستقیماً درباره معنویت سؤال کنیم، همان طور که پرسش از دیگر ابعاد زندگی کودکان نیز به سادگی محقق نمی شود. به ویژه کودکان قبل از اینکه دیدگاهها و سؤالاتشان را درباره مسائل معنوی به اشتراک بگذارند، نیاز به ایجاد رابطه قابل اعتماد دارند. (داویس، برنر، اورلف، سامنر و وردن، ۲۰۰۲)

# راهبردهای مقابله کارآمد کودکان در مواجه با مرگ والدین

از جمله روشهایی که می توان برای مقابله معنوی کودکان طراحی کرد، ایجاد جعبهٔ خاطرات میباشد تا کودک خاطرات و آنچه را متعلق به شخص فوت شده است، در آن قرار دهد. این فعالیت به این منظور

<sup>1.</sup> Davies, Brenner, Orloff, Sumner, & Worden.

<sup>2.</sup> Memory boxes.

طراحی شده تا به کودک برای جدا کردن مرگ جسمی از عقاید معنوی یا مذهبی کمک کند. پس از انجام این فعالیت، کودکان می توانند حقایق واقعی درباره مرگ و القای درک متصل ماندن به آنان و افتخار به روابطی را که در گذشته با والدین فوتشده داشتهاند، درک کنند. درمانگران به کودکان کمک می کنند تا با شجاعت، خاطرات خود را از فردی که فوتشده است، به اشتراک بگذارند؛ به طوری که این مسئله به آنها کمک می کند تا این خاطرات را هم در قلبها و هم در ذهنها زنده نگهدارند. لوئیس و لیپمن ( ۲۰۰۴) معتقدند: «سوای خاطرات، کودکان می توانند شناخت والدین فوتشده را رشد و توسعه دهند.» در همان زمان، آنها به طور عینی یاد می گیرند که آنچه در مردن اتفاق می افتد و وقتی فردی می میرد، این است که ماموریت بدن او تمام شده است؛ ولی می توانند روابط معنوی و روانی خود را با فرد مرحوم ادامه دهند.

جعبهٔ خاطرات اغلب برای کمک به کودکان و خانوادهها در معنا دادن به زندگی شخصی که فوتشده است، استفاده می شود. همچنین این جعبه برای اعتبار دادن به تفسیر آنها از زندگی فرد در روابط با دیگران نیز کاربرد دارد. این یک عمل آئینی است که به کودکان برای به خاطر آوردن فردی که دوستش دارند و درونی کردن عشق آنها به او کمک می کند. همچنین اجازه می دهد تا آنها خاطراتشان را با دیگران به اشتراک بگذارند. مراجعان می توانند از مشاور بخواهند تا عکسها، نامهها و یادگاریها را برای به اشتراک گذاری با دیگر دوستان مراجعشان با خود به همراه بیاورند و در جعبه حافظه قرار دهند. ممکن است آنها بخواهند فیلمهایی از جشنها، مسافرتها، تعطیلات، مراسمهایی که با هم حضور داشتهاند و هر آنچه را مایه نزدیکی اعضای خانواده می شود، با یکدیگر در میان بگذارند. طبق نظر لوئیس و لیپمن هر آنچه را مایه نزدیکی اعضای خانواده می شود، با یکدیگر در میان بگذارند. طبق نظر لوئیس و لیپمن عکسها و اقلام شخصی حفظ کرد. این امر برای فرآیند سوگواری و پذیرش کودک ضروری است».

روش دیگر مقابله معنوی، استفاده از موسیقی در جلسات درمانی می باشد. موسیقی به لحاظ ذاتی اثری جز برانگیختن عواطف ندارد و مخاطب اصلی موسیقی نیز عاطفه انسانی است. بنابراین کارکرد آن، تقویت و پرورش عواطف و احساسات آدمی می باشد. (مظفری پور، ۱۳۹۰: ۱۸۵) استفاده از موسیقی و صداهای موزون و طبیعت می تواند یک روش خلاقانه و غیر تهدید کننده برای کمک کردن به کودکان و خانوادههای آنان در درک بهتر احساساتشان باشد تا بتوانند عواطفشان را بروز بدهند و آنها را با دیگران در میان بگذارند. گوش کردن به صدای فرد فوت شده و صداهای طبیعت و دیگر شکلهای هنر لدت بخش هستند و تجربه متفاوتی درباره مرگ ایجاد می کنند. (هانی و کوزلووسکا، ۲۰۰۲) موسیقی به مراجعان جوان کمک می کنند تا با برانگیختن ناخودآگاه، فرصتی برای پیوند با احساسات معنوی خود به دست آورند.

<sup>1.</sup> Lewis & Lippman.

<sup>2.</sup> Hanney & Kozlowska.

به دنبال مرگ یکی از والدین، کودکان و هر یک از والدین بازمانده احتمال دارد موسیقی دلخواه یا صدای آواز ضبطشده از والد فوتشده یا برخی از موسیقیهایی را که معنای خاصی برای آنها دارد یا آرامش خاصی را به آنها میدهد، فراهم کنند. برای نمونه، اعضای خانواده می توانند خاطرات اوقات شادی با عزیزانشان را به اشتراک بگذارند. آرامش و بیرون کشیدن احساسات از طریق موسیقی غالباً خانواده را به یکدیگر نزدیک می کند. استفاده از موسیقی برای حفظ ارتباط با عزیزانشان می تواند به آنها در شروع ساختن معنا برای زندگی خارج از مرگ کمک کند. موسیقی انتخاب شده اغلب معنای معنوی و مذهبی دارد و می تواند پنجرهای را به سوی ادغام معنویت در جلسات مشاوره باز کند. نکته قابل توجه اینکه ممکن است در نظام اعتقادی برخی از خانوادهها فقط موسیقی کارساز باشد.

روش دیگر برای تسهیل این فرآیند، گفتن داستان یا ترانهٔ داستانی برای کودکان است. داستان سرایی می تواند به کودک، الگو و مدلی را ارائه دهد تا کودک با آن همانندسازی کند و بتواند خود را به جای شخصیت داستان بگذارد و روشها و کارهایی را که او انجام می داد، درونی سازد.

با توجه به فرهنگ غنی اسلامی در کشور عزیزمان و مذهب تشیع، بیان داستانها و حتی نمایش نامههایی که حاوی مصائب و سختیهای طاقت فرسا در زندگی باشد، بسیار فراوان است. برای نمونه، داستان کربلا و امام حسین و یارانش دارای مطالب آموزنده و تسکین دهنده می باشد که باید به نکات مختلف و گسترده نقش درمان گری آن پرداخته شود و تجربه نشان داده که این در جوامع شیعی که واقعه کربلا در نظام اعتقادی بیشتر خانوادهها جای دارد بسیار راه گشا، آرامش گر، آموزنده و درمان گر بوده است؛ به نحوی که هم پذیرش تحمل سختی و جدایی یکی از عزیزان را برای فرد به همراه داشته و هم مایه امید بخشی در زندگی فرد مصیبت دیده شده است. یکی از نکات بسیار مهم داستان عاشورا این است که برای تمامی سنین می توانیم از آن بهره ببریم. البته برای سنین کم باید با کتابهای مصور و حتی عروسکها و نمادها داستان را بیان کرد تا کودک بتواند شخصیتهای داستان را درونی کند.

علاوه بر داستانهای مذهبی می توان از داستانهای دیگری نیز استفاده کرد. فرآیند بیان داستان برای کودک در سه داستان مجزا صورت می گیرد. برای نمونه، در اولین داستان یا ترانه داستانی می توان به مطور مثال داستان بچه شیری (یا هر حیوان دیگری) را بیان کرد که پدر یا مادر خود را از دست داده و در غم فقدان او ترانه تراژدی می خواند و از لحظه ها و خاطرات خوبی که با هم داشتند، یاد می کند.

دومین داستان می تواند با این موضوع باشد که چگونه یک فرد باید به این حقیقت امیدوار باشد که

۱. از آنجا که شیر نماد قدرت در جنگل است و حیوان قدرتمندی است، انتخاب این حیوان از چنـ د جنبـه اهمیـت دارد: اول اینکه کودک درک می کنند که حتی موجودات قدرتمند نیز روزی خواهند مرد و دیگر اینکه او نیز می توانـ د هماننـ د بچـه شیر قوی باشد و با غم فقدان کنار بیاید.

والدین فوتشده در قلبهای زنده زندگی می کنند و هر وقت خاطرات خود را نسبت به والدین فوتشده بیان می کنند، به این معنا است یاد و خاطر آنها زنده است. این داستان باید توصیف کند که چگونه «او» بچه شیر را تماشا می کرده و اگرچه از نظر جسمانی بدون او زندگی می کند، از نظر روانی همیشه در قلب اوست. «او» می تواند در دو سطح به ذهن متبادر شود: به عنوان والد فوت شد یا مثل فرشته یا یک قدرت برتر؛ البته آن ترانه باید با نظام اعتقادی خانواده متناسب باشد.

داستان سوم باید طوری انتخاب شود که بتواند گفتگوی با خانواده، پدربزرگ و مادربزرگها، معنویت، و معنا بخشیدن به زندگی را تسهیل کند. این داستان باید به نوعی ایجاد آرامش کند و برای برخی از تصمیمات در فرآیند داغداری مفید باشد.

ممکن است درمان گران از شیر و دیگر حیوانات عروسکی ابرای مشغول کردن کودکان در جلسات بعدی استفاده کند. برای نمونه، ممکن است کودک از یک شیر عروسکی برای اینکه بچه شیر «شود»، استفاده کند و درمان گر نیز از عروسک دیگری. ممکن است در این میان درباره موسیقی دلخواه و احساسات او و اینکه او خاطراتی را از پدرش به خاطر می آورد، چه چیزی باعث می شود تا حال او بهتر شود، چه چیزی به او امید می دهد یا چه کسی می تواند هنگام مشکلات به او کمک می کند، گفتگو به عمل می آید. در مقابل، درمان گر می تواند بچه شیر «شود» و کودک می تواند عروسک دیگری انتخاب کند و درمان گر مصاحبه کند. بچه شیر می تواند به عنوان «مشاور» استفاده شود. (شولتز، ۲۰۰۳) و وقتی کودک از او مشورت می خواهد یا زمانی که او اوقات دشواری دارد، به او کمک کند. به طور مثال، ممکن است شیر کوچک توصیه تخصصی بدهد و بگوید وقتی او شب خوابیده است، مادرش از بالا به او نگاه می کند. در ادامه این فعالیت، احتمال دارد

نوشتن نامه فعالیت دیگری است که برای مقابله معنوی کودکان و خانواده هایی که یکی از والدین خود را از دست دادهاند، مناسب میباشد. برای انجام این فعالیت درمان گر از مراجعه کننده میخواهد تا نامه ای به فرد مورد علاقه اش بنویسد. او می تواند نامه ای به خدا یا فرد فوت شده یا حتی نامه ای به بیماری (مثل نامه ای به سرطان) بنویسد. در این فعالیت، مراجعه کننده عواطف و احساسات خود را از طریق نوشتن بیان می کند که باعث تداوم ارتباط و دل بستگی معنوی با فرد مورد علاقه اش می شود.

## احتیاطهای لازم در به کارگیری مقابله های معنوی

این فعالیتها نباید در اولین جلسه مشاوره استفاده شود. درمان گران ابتدا باید رابطه خوبی با خانوادهها

<sup>1.</sup> Animal puppets.

<sup>2.</sup> Sholtes.

و نیز کودکان قبل از معرفی این مداخله داشته باشند. افزون بر این، فعالیت پیشگفته نباید در مواردی که فقدان یا کمبودی در خانواده وجود دارد و اعضای خانواده یکدیگر را سرزنش می کنند، به کار گرفته شود. استفاده از این فعالیتها زمانی مناسب است که خانواده بتواند احساسات خود را با یک دیگر در میان بگذارد، بدون اینکه افراد در آن احساسات غرق شود. آنها باید تحمل شنیدن صحبتهای دیگر اعضای خانواده را نیز داشته باشند. این مسئله برای کودکان اهمیت دارد تا به اشتراک گذاشتن اندوه و غمشان، والد بازمانده را درهم نشکند؛ زیرا ممکن است کودکان تا آخر جلسه نگران والد بازمانده خود باشند و احساسات خود را ابراز نکنند.

درمان گران یا مشاورانی که علاقه مند به کشف نیازهای معنوی کودکان و والدین داغدار هستند، باید در ابتدا عقاید مذهبی و معنوی آنها را کشف کنند. (سوری، بیانک و هلمک، ۲۰۰۶) به خصوص درباره مرگ این مسئله اهمیت بیشتری پیدا می کند. (داویس و همکاران، ۲۰۰۲؛ سوری، ۲۰۰۳) افزون بر این، زبان کودکان بازی است و بهواسطه آن می توان به افکار و نگرشهای آنان پی برد. به مشاورانی که سعی در شناسایی تاریخچه و درک زندگی کودکان دارند \_ به خصوص کودکانی که در مراحل اولیه درمان قرار دارند \_ استفاده از روش بازی توصیه می شود. برای تسهیل این روش، استفاده از پرسش نامه «نگرش درمان گرد درباره بازی» آگید می شود.

نکته آخر اینکه در مقاله حاضر سعی شد تا به صورت مختصری نقش بسیار مثبت درمان گری مذهبی مورد مطالعه قرار گیرد. این روشها نه تنها برای مقابله معنوی و درمان گری مذهبی بسیار سودمند هستند، رهنمودهایی کلی را به تمامی درمان گرانی که با خانوادهها و کودکانی کار می کنند که والدین یا یکی از آنها را از دست دادهاند، ارائه می دهد. مثلاً در مبحث روشهای مقابله، درمان گران به فراخور نظام اعتقادی و نیاز مراجعه کنندگان می توانند تغییراتی را در رهنمودها ایجاد کنند و آنها را به کار گیرند یا چراکه مبنای مشاوره و درمان، احترام به همه مراجعان با هرگونه نگرش، نظام و باور اعتقادی می باشد و هدف، به کارگیری مقابلهٔ مناسب، کودکان و خانوادهها در غم از دست دادن یکی از والدین می باشد تا با به کارگیری مقابلهٔ مناسب از بروز آسیبهای جدی روانی در بزرگسالی پیشگیری نمایند.

#### نتيجه

مشاوران و درمان گران کودک روشهای متفاوتی برای کمک کردن به کودکان در درک مفهوم مرگ به کار گرفتهاند. از انجام اَداب و رسوم گوناگون در هنگام تدفین و انجام مراسم مذهبی به عنوان نمادهای

<sup>1.</sup> Therapist Attitudes About Play.

مختلف در راستای آرامسازی کودک بازمانده استفاده شده است و از انجام مداخلات معنوی برای فرد بازمانده از مرحله سنجش ویژگیهای معنوی کودکان قبل از مداخلات نیز به عنوان یک مرحله اساسی یاد شده است که لازم است روان شناسان و مشاوران توجه ویژهای به این فرآیند داشته باشند تا توضیحات و تبیینهای خود را از پدیده مرگ برای کودکان در راستای ویژگیهای شخصیتی، شناختی و معنوی آنان انجام دهند. برخی از اصول شناخته شده در این زمینه عبارتند از: الف) دادن توضیحات عینی و قابل فهم و متناسب با سن کودک؛ ب) توضیح اینکه مرگ پایان زندگی نیست؛ ج) صحبت صریح و شفاف در مورد مرگ؛ د) کمک به کودکان برای بیان احساسات و اعتقاداتشان نسبت به خدا برای کمک به فهم آنان؛ ه) شرکت دادن کودک در جلسات مشاوره.

برخی از راهبردهای هنردرمانی قابل استفاده در این فرآیند نیز عبارتند از: ایجاد جعبه خاطرات برای کودکان و تعلقات شخصی آن در گذشته، استفاده از اصوات موزون و طبیعی و داستانهای متناسب با سن و سال آنان بهویژه داستانهای معنوی و قرآنی که در سطح قابل فهم برای آنان بیان شده است. این موارد می تواند در تخلیه هیجانی آنان مفید واقع شود. نمایش عروسکی و استفاده از زبان حیوانات برای همانندسازی کودک با آنان و بیان احساسات خود از طریق بازی و نوشتن نامه به خدا، فرد ف و ت شده یا علت فوت او مثل بیماری یا تصادف نیز از جمله راهبردهای مقابلهای هستند که اثر بخشی آنان در مقاله مورد بحث قرار گرفت.

با توجه به کمبود پژوهشها در حوزهٔ درک مفهوم مرگ و چگونگی مقابلهٔ کودکان با این رخداد، پیشنهاد می شود تحقیقات کیفی با کودکان در این زمینه به عمل آید تا اینکه در برنامهریزی های آینده از نتایج این پژوهشها استفاده شود. همچنین پیشنهاد می شود والدین در سطح رشد و تحولِ شناختی کودک، او را با پدیدهٔ مرگ و پیامدهای آن آشنا سازند تا در صورت بروز این رخداد در خانواده، کودکان آمادگی لازم برای مقابله با این پدیده را در اختیار داشته باشند.

نکته مهم اینکه استفاده از مقابلههای معنوی باید با احتیاط به کار گرفته شوند تا پیامدهای منفی آن با کارآمدی این روشها مداخله نکند. با توجه به اینکه بسیاری از افراد (مربیان و والدین) در مورد مرگ اطلاعات چندانی ندارند و بیشتر مواقع که صحبت از مرگ میشود، دچار اضطراب میشوند و از صحبت درباره این حقیقت پرهیز می کنند، ابهام ناشی از عدم دانش درباره مرگ، کودکان را بیشتر آزار میدهد و کودکان خلاً موجود را با تخیلات و افکار ذهنی خود پر می کنند. لذا باید آموزشهای لازم در مورد مرگ، متناسب با سن و رشد تحولی کودکان به آنان داده شود تا در صورت لزوم بتوانند اطلاعات خود را به کار ببندند و در رفع چالش پدید آمده بکوشند.

## منابع و مآخذ

- أن كريم.
- ٢. ابن بابويه قمى، محمد بن على، ١٣٦٤، من لا يحضر الفقيه، قم، شريف رضى.
- ٣. احمد بن محمد بن خالد البرقي، ١٣٧١، المحاسن، قم، دارالكتب الاسلاميه.
  - ٤. اسدیان، محمد، ۱۳۸٤، آئینهای گذر در ایران، تهران، نشر روشنان.
- ٥. برک، لورای، ۱۳۸۵، روان شناسی رشد، ج ۲، ترجمه یحیی سید محمدی، تهران، ارسباران.
- ٦. حرّ عاملي، محمد بن حسن بن على، ١٣٨٧، تفصيل وسائل الشيعه الى تحصيل مسائل الشريعه، قم،
   مؤسسه آلالبيت الله ...
  - ۷. دشتی، محمد، ۱۳۸۰، ترجمه نهج البلاغه، تهران.
  - ۸. غباری بناب، باقر، ۱۳۸۸، مشاوران و روان درمانگری با رویکرد معنویت، تهران، آرون.
    - ٩. كليني، ابو جعفر محمد بن يعقوب، ١٤٠٧، الكافي، تهران، دار الكتب الاسلاميه.
- ١٠. متقى الهندى، على بن حسام الدين، ١٤٠٩، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، بيروت،
   مؤسسه الرساله.
  - ۱۱. مجلسي، محمدباقر، ۱٤١٤، بحارالانوار، بيروت، دار احياء التراث العربي.
    - ١٢. محدث قمى، ١٣٧٤، منتهى الآمال، قم، هجرت.
  - ۱۳. محمدی ری شهری، محمد، ۱۳۸۸، حکمت نامه کودک، قم، دار الحدیث.
- ۱٤. مظفری پور، روح الله، ۱۳۹۰، بررسی اثرات تربیتی موسیقی از دید اندیشمندان، دوازدهمین کتاب سال شیدا، تهران، نشر بیدگل.
  - ١٥. نوري، حسن بن محمد تقي، ١٤٢٠ ق، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم، آل الست على.
    - 17. ورام بن ابي فراس المالكي الاشترى، بي تا، تنبيه الخواطر و نزهة النواظر، قم، مكتبة الفقيه.
- 17. Balk, B. E. 1999, "Bereavement and spiritual change", Death Studies, 23(6), 485 493.
- Batten, M., & Oltjenbruns, K.A. 1999, "Adolescent Sibling Bereavement as a Catalyst for Spiritual Development: A Model for Understanding", *Death Studies*, 23(6), 529 - 547.
- Biank, N., & Sori, C.F. 2003a, "A Child's Impossible and Scariest Tasks", In C. Sori & L. Hecker (Eds), TheTherapist's Notebook for Children and Adolescents: Homework, Handouts, and Activities for Use in Psychology (pp. 18 23) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 20. Biank, N., & Sori, C.F. 2003b, "Feeling faces prevent scary places", In C. Sori & L. Hecker (Eds), *The Therapist's Notebook for Children and Adolescents:*

- *Homework, Handouts, and Activities for Use in Psychology* (pp. 3-8) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 21. Biank, N., & Sori, C.F. 2006, Integrating Spirituality when Working with Children and Families Exercising Loss of a Parent. The Therapist's Notebook for Integrating Spirituality in Counseling II (pp. 67 80) NY: The Haworth Press.
- 22. Coderborg, A.C. 1997, "Young Children's Participation in Family Therapy Talk".

  American Journal of Family Therapy, 25, 28 38.
- 23. Corner, S., & Brown, G. 1990, "Exclusion of Children from Family Psychotherapy: Family Therapists, Beliefs and Practices", *Journal of Family Psychology*, 3, 420 430.
- Davies, B., Branner, P., Orloff, S., Sumner, L., & Worden, W. 2002 "Addressing Spirituality in Pediatric Hospice and Palliative care", *Journal of Palliative* Care. 28(1) 59 - 68.
- 25. Fogarty, J.A. 2000, The Magical Thoughts of Giving Children: Treating Children with Complicated Mourning and Advice for Parents. Burnsville, NC: Compassion Books.
- Gallup, G., Jr. 1996, *Religion in American*: 1996 report. Princeton, NJ: Princeton Religion Research Center.
- Gil, E. 1991 The Healing Power of Play: Working with Abused Children. New York: Guilford Press.
- 28. Gil, E. 2003, "Play Genograms", In C. Sori & L. Hecker (Eds), *The Therapist's Notebook for Children and Adolescents: Homework, Handouts, Activities for use Psychology* (pp. 49 54) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 29. Hanney, L., & Kozlowska, K. 2002, "Helping Traumatized Children: Creating Illustrated Storybooks in Family Therapy", *Family Process*, 41(1), 37 66.
- 30. Hood, R.B., Jr., Spilka, B., Humsberger, B., & Gorsuch, R. 1996, *Psychology of Religion: An Empirical Approach*, (2nd ed) New York: The Guilford Press.
- 31. Johnson, L., & Tomas, V. 1999, "Influences on the Inclusion of Children in Family Therapy", *Journal of Marital and Family therapy*, 25, 117 123.
- 32. Kirkpatrick, L.A. 1999, "Attachment and Religious Representations and Behavior", In J. Cassidy & P.R. Shaver (Eds), *Handbook of Attachment: Theory, Research, and Clinical Applications* (pp. 803 822) New York: Guilford Press.
- 33. Lewis, P.G., & Lippman, J.G. 2004, *Helping Children Cope with the Death of a Parent: A Guide for the First Year*. Westport, CT: Praeger.
- 34. McAdams, C., & Sweeney, D.S. 2006, "Exploring Spirituality with Children in Counseling". In K.B. Helmek & C.F. Sori (Eds) The Therapist's Notebook for Integrating Spirituality in Counseling II: More Homework, Handouts, and Activities for use in Psychotherapy (pp. 83 91) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- McGoldrick, M. 1991, "Echoes from the Past: Helping Families Mourn their Losses", In F. Walsh (Ed), *Living Beyond Loss: Death in the Family* (pp. 50 - 78) New York: W. W. Norton & Company.
- McGoldrick, M., & Walsh, F. 1991, A Time to Mourn: Death and the Family life Cycle. New York, NY, US: W W Norton & Co, xxiv.
- 37. Pargament, K.I. 1996, "Religious Methods of Coping: Resources for the Conservation and Transformation of Significant", In E.P. Shafranske (Ed), *Religion*

www.SID.ir

- *and the Clinical Practice of Psychology* (pp. 215 240) Washington, DC: American Psychological Association.
- 38. Pargament, K.I., Ensing, D. S. Falgout, K., Olsen, H., Reilly, B., Van Haitsma, K. et al. 1990, God help me (1): "Religious Coping Efforts as Predictors of the Outcomes to Significant Negative life Events", *American Journal of Community Psychology*, 18, 793 824.
- Schaefer, D., & Lyons, C. 2001, How do We Tell the Children? A Step-by-Step guide for Helping Children Two to Ten Cope when Someone Does (3rd ed) New York: Newmarket Press.
- 40. Sholtes, S. 2003, "The Use of Consultants in Play Therapy: Narrative Practices with Young Children", In C. Sori & L. Hecker (Eds), The Therapist's Notebook for Children and Adolecsents: Homework, Handouts, and Activities for use in Psychotherapy (pp. 225 229) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 41. Sori, C.F. & Sprenkle, D. 2004, "Training Family Therapists to Work with Children and Families: A Modified Delphi Study". *Journal of Marital and Family Therapy*. 30(4), 113 129.
- 42. Sori, C.F. 1995, "The "Art" of Restructuring art with Structural Family Therapy", *Journal of Family Psychotherapy*, 6(2), 13 31.
- 43. Sori, C.F. 2003 a, "Legacy of loss and" "Re-Membering." *Family Journal: Counseling and Therapy for Couples and Families*, 11(3), 306 308.
- 44. Sori, C.F., & Biank, N. 2003b, "Soaring Above Stress: Using Relaxation and Visualization with Anxious Children", In C. Sori & L. Hecker (Eds), *The Therapist's Notebook for Children and Adolescents: Homework, Handouts, and Activities for use in Psychotherapy* (pp. 25 32) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 45. Sori, C.F., & Biank, N. 2006, Integrating Spirituality when Working with Children and Families Experiencing Loss of a Parent. The Therapist's Notebook for Integrating Spirituality in Counseling II, Howorth Press, Inc.
- 46. Sori, C.F., Biank, N, & Helmeke, K.B. 2006, "Spiritual Self-Care of the Therapist", In K.B. Helmeke & C.F. Sori (Eds), The Therapist's Notebook for Integrating Spirituality in Counseling II: More Homework, Handouts, and Activities for use in Psychotherapy (pp. 83 91) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 47. VanFleet, R. 2003, "Strengthening Parent-Child Attachment with Play: Filial Play Therapy", In C. Sori & L. Hecker (Eds), *The therapist's Notebook for Children and Adolescents: Homework, Handouts, and Activities for Use in Psychotherapy* (pp. 57 63) Binghamton, NY: The Haworth Press.
- 48. Walsh, F. (Ed) 1991, *Living beyond Loss: Death in the Family* (pp. 50 78) New York: W. W. Norton & Company.
- 49. Walsh, F. (Ed) 1999, *Spiritual Resources in Family Therapy*. New York: Guilford Press.
- 50. Webb, N.B. 1993, *Helping Bereaved Children: A Handbook for Practitioners*. New York: Guilford Press.

#### PAZHUOHESH NAMEH-E AKHLAGH

فصلنامه علمی ـ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق

A Research Journal
Vol. 7, Spring 2014, No. 23

سال هفتم، بهار ۱۳۹۳، شماره ۲۳ صفحات ۱۸۷ \_ ۱۶۹

# تحلیل «فضایل مبتنی بر جهل» از منظر جولیا درایور مسعود صادقی \*

#### بكنده

جولیا درایور با نگرشی نوین در باب فضیلت سعی می کند علی رغم قبول چارچوبهای کلی، نقش اصیل معرفت در اخلاق ارسطویی را کمرنگ کند و دست کم برخی از فضایل شاخص را مبتنی بر جهل و بیخبری تعریف و توجیه نماید. فضایل مورد نظر وی عبارتند از تواضع، اعتماد، گذشت، شجاعت ارتجالی و احسان بی حساب. لازمه پذیرش فضایل مبتنی بر جهل، قبول دیدگاهی فرااخلاقی است که قصد و نیت خیر را برای تحقق فضیلت ضروری نداند؛ اما برای محدود ساختن دامنه بحث در این پژوهش، بی آنکه این پیشفرض مورد نقد واقع شود، تنها به تحلیل و واکاوی فضایل مبتنی بر جهل بسنده شده است.

## واژگان کلیدی

جولیا درایور، فلسفه اخلاق، فضایل مبتنی بر جهل، تواضع، اعتماد، گذشت، شجاعت ارتجالی.

## طرح مسئله

اخیراً در غرب شاهد تئوریهایی هستیم که می کوشند دست کم برخی از سطوح یا مصادیق مقوله جهل و بی خبری را نه به عنوان یک نقص معرفت شناختی و یا عامل زذیلت پرور بلکه گاه آن را به عنوان یک مزیت و گاه حتی به مثابه یک فضیلت یا عامل فضیلت آفرین فهم و معرفی نمایند. در این راستا خانم درایور از مهمترین کسانی است که تلاش کرده تا در ساحت اخلاق بالاخص عرصه فضایل اخلاقی، از منظر خویش نقش مثبت و سازنده جهل را تبیین نماید و خواه ناخواه تلقی سنتی و کلاسیک از نقش

sadeghi 184@ yahoo.com تاریخ پذیرش:۴/۲/۴ «. دانشجوی دکتری فلسفه اخلاق، دانشگاه قم.
 تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۱۱/۲۳

محوری و مفید معرفت در اخلاق را اقلاً در موارد محدود به چالش بکشد. خانم جولیا درایور (را بیشتر بهدلیل دو کتاب شاخص در میان آثار سه گانهاش در حوزه فلسفه اخلاق می شناسند. ما به ترتیب انتشار، کتب وی را مختصراً معرفی می نماییم:

# ۱. کتاب «فضیلت ناآسان»

این کتاب که انتشارات کمبریج در سال ۲۰۰۱ برای بار نخست آن را منتشر کرده، مهمترین تلاش نویسنده برای تبیین نگرشی نوین در ساحت اخلاق فضیلت است. آو در این اثر می کوشد تا پس از تحلیل اجمالی اخلاق ارسطویی، زمینه را برای بیان نگاه متفاوت خود آماده کند. نگاهی که براساس آن، در تأثیر همهجانبه فرونسیس یا حکت عملی در اخلاق مبالغه شده است و از همین روی وی می کوشد تا با یافتن مثالهای نقض بر تئوری ارسطو، فضیلت / فضیلت گرایی را به گفته خود از نخبه گرایی و عقلی شدن افراطی نجات دهد.

## ۲. کتاب «اخلاق: بنیانها»

این کتاب در سال ۲۰۰۶ و ازسوی نشر بلکول منتشر شده است و بی آنکه حاوی یا مدعی نو آوری و نظریه پردازی باشد، اثری مروری \_ تحلیلی است که نسبت به برخی از کتابهای هم تبار خود واجد نکات و اشاراتی مفید است.

## ۳. کتاب «پیامدگرایی»

این اثر را انتشارات راتلج در سال ۲۰۱۲ منتشر نموده است. <sup>۲</sup> می توان گفت کتاب پیامدگرایی از یک جهت تلاشی برای جمعبندی خوانش خاص درایور از اخلاق فضیلت است که به تصریح وی قرائتی نتیجه گرایانه به شمار می رود. وی در این کتاب با نقد و بررسی آرای جان استوارت میل و جرمی بنتام، کار را پیش برده، نهایتاً می کوشد به تقریری نو از فضیلت گرایی و نتیجه گرایی برسد.

گفتنی است که او در پارهای از ژورنالهای معتبر فلسفه اخلاق نیز مقالات متعددی منتشر نموده که بخش عمده آنها با تغییراتی اندک در کتابهایش منعکس شده است. در دایرة المعارف آنلاین استنفورد نیز مدخل «تاریخ فایدهگرایی» از آن اوست؛ مقالهای که بازتابی از رهیافت و علائق نتیجه گرایانه او در اخلاق است.

<sup>1.</sup> Julia driver.

۲. «uneasy» را می توان ناآرام، نابسامان یا پریشان نیز ترجمه نمود؛ اما با توجه به سیاق متن و مفهومی که درایـور از آن اراده می کند، بر گردان «ناآسان» مناسب تر به نظر می رسد. (uneasy virtue)

۳. گفتنی است که راقم این سطور، این کتاب را ترجمه نموده است و به زودی روانه بازار نشر خواهد ساخت. (Ethics: the Fundamentals)

۴. ظاهراً این اثر را دکتر شیرزاد پیکحرفه ترجمه نموده، در دست انتشار دارد. (Consequentialism)

# مفهوم الموت عند الاطفال و تعليمهم اساليب المواجهة الفاعلة من اتجاه اخلاقي

باقر غباری بناب ٔ / فاطمة نصرتی ٔ / علی رضا رجالی تهرانی ٔ

خلاصة: هدف هذه المقالة دراسة كيفية فهم الاطفال للموت، و معرفة ردود أفعالهم ازاء ظاهرة الوالدين و تعليمهم أساليب المواجهة الفاعلة مع هـذا الوضع. فـي هـذا السـياق تـم تقصَّى و دراسـة الخلفيات الدينية لهذه القضية اعتماداً على النصوص الاسلامية المعتبرة و على المعطيات العلم نفسية. أخضعت المعطيات التي تم الحصول عليها للتحليل باسلوب الهرمنوطيقيا. وقد اظهرت النتائج المستخلصة من ذلك أنَّ الاطفال ليس لديهم الا القليل من المعلومات حول الموت و حول اساليب مواجهته، ولكن من الممكن توضيح ظاهرة الموت للاطفال و تعليمهم كيفية مواجهتها. و مما تجدر الاشارة إليه ان التوضيح العيني، و الصريح، و التعبير عن المشاعر، و إشراك الاطفال في جلسات الاستشارة، و تبيين ان الحياة لا نهاية لها، بلغة الاطفال، يُعتبر من الأساليب المؤثرة في هذا المجال. و بالاضافة إلى ذلك اظهرت النتائج ان اتّباع اساليب العلاج بالفن مثل ايجاد صندوق الـذكريات، وتوظيف الاصوات الموزونة، والقصص المتناسبة مع النمو والتحوّل، والقصص المعنويـة والقرآنيـة، و مسرح العرائس، يساعدنا على معرفة مشاعر الاطفال ازاء موت والديهم، بـل و يمكـن ان يكـون هـذا

www.SID.ir

اسلوباً مؤثراً فى افراغ المشاعر الانفعالية و مساعدتهم على اتخاذ الموقف الصحيح فى هذا المجال. **الألفاظ المفتاحية**: الموت فى الاسرة، ردود أفعال الأطفال، تعاليم أساليب المواجهة، العلاج بالفن.