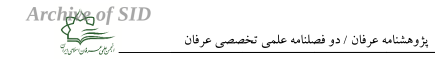
فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند رضا اکبری<sup>\*</sup> محمد غفوری نژاد

چکیده: مسئله فطرت و به تبع آن خداشناسی و خداگروی فطری مسئلهای دیرباز در اندیشه دینی است. در سنت اسلامی می توان به افرادی همچون علامه مجلسی و شهید مطهری و در سنت مسیحی به افرادی همچون کالون و پلانتینگا اشاره کرد. ابن عربی یکی از مهم ترین متفکران و نظریه پردازان در این عرصه است. او در مقام پاسخ به پرسشهای حکیم ترمذی بحث مفصلی را درباره فطرت به صورت عام و فطرت انسان به صورت خاص در کتاب *فتوحات مکیه* مطرح کرده است. از نظر او فطرت انسان را، از حداقل چهار حیثیت وجود شناختی می توان مورد مداقه قرار داد که بر اساس هریک از این چهار جنبه حکم خاصی در مشهور از حضرت رسول<sup>(ص)</sup> مبنی بر تولد هر کودکی بر اساس فطرت، معتقد است که انسان دارای خداشناسی و خداگروی فطری است. تحلیل او از فطرت یک تحلیل عرفانی و در سازگاری با نظام عرفانی اوست.

\* دانشیار دانشگاه امام صادق<sup>(ع)</sup> \*\* دانش آموخته دکتری دانشکده الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران E-mail: ghafoori\_n@yahoo.com



#### مقدمه

بحث فطرت از مباحثی است که سابقهای طولانی در سنتهای دینی اسلام و مسیحیت دارد. مراجعه به متون مقدس مسیحیت، متألهان مسیحی، متون مقدس اسلام و متکلمان و فیلسوفان مسلمان دربرگیرنده این آموزه مهم است.

در متون دينى اشارات متعددى به عدم نيازمندى اعتقاد به وجود خداوند به استدلال ديده مىشود. در آيات متعددى از قرآن شاهد چنين نگاهى هستيم؛ مانند: «فَأقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنيفاً فِظْرَتَ اللَّهِ الَّتى فَظَرَ النَّاسَ عَلَيْها لا تَبْديلَ لِخَلْق اللَّهِ ذلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَ لكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُون» (الروم: ٣٠)؛ ديگر: «قالَتْ رُسُلُهُمْ أ فِي اللَّهِ شَكَّ فاطِرِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَ يُؤَخِّرَكُمْ إِلى أَجَلٍ مُسَمَّى» (ابراهيم: ١٠).

برای آشنایی با یکی از نمونههای موجود در متون مسیحیت میتوان به نامه پولس به اهالی شهر روم اشاره کرد:

زیرا غضب خدا از آسمان مکشوف می شود بر هر بی دینی و ناراستی مردمانی که راستی را در ناراستی باز می دارند چونکه آنچه از خدا می توان شناخت در ایشان ظاهر است؛ زیرا خدا آن را بر ایشان ظاهر کرده است. زیرا که چیزهای نادیده او یعنی قوت سرمدی و الوهیتش از حین آفرینش عالم به وسیله کارهای او فهمیده و دیده می شود تا ایشان را عذری نباشد. زیرا هرچند خدا را شناختند ولی او را چون خدا تمجید و شکر نکردند بلکه در خیالات خود باطل گردیده دل بی فهم ایشان تاریک گشت (انجیل، نامه به رومیان ۲۱ - ۱۸).

در میان اندیشمندان مسلمان ابن عربی از جمله کسانی است که به فطرت توجه فراوانی داشته و از منظرهای مختلف مسئلهٔ فطرت را مورد واکاوی قرار داده است. ما در این مقاله تلاش خواهیم کرد که دیدگاه او را مورد توصیف و تحلیل قرار دهیم. برای این کار ابتدا به نمونههایی از فطریدانستن اعتقاد به وجود خداوند در میان اندیشمندان مسلمان و مسیحی اشاره میشود. سپس تعریفی که ابن عربی دربارهٔ فطرت آورده ذکر میگردد. آنگاه مسئله فطریبودن اعتقاد به بحداوند در اندیشه او بررسی شده و درنهایت برخی از لوازم دیدگاه ابن عربی درباره فطرت به بحث گذاشته میشود.

۲۵

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند



#### ۱. فطریدانستن اعتقاد به خداوند

اندیشمندان متعددی در سنت مسیحیت و اسلام اعتقاد به خداوند را فطری و بینیاز از استدلال دانستهاند. در مسیحیت میتوان به افرادی همچون توماس آکوئیناس، کالون، آهرمان باوینک، آ کورنلیوس ون تیل، گوردن کلارک، آبراهام کیوپر، جاناتان ادواردز، چارلز هاج و ویلیام آلستون اشاره کرد که همگی بهنوعی همین دیدگاه را داشتهاند. دیدگاه خداشناسی فطری در سنت اسلامی نمونه دیگری از این تقریر است که در آن میتوان از افراد شاخصی همچون علامه مجلسی، آیتالله شاهآبادی، امام خمینی و شهید مطهری نام برد. پیش از این اندیشمندان دیدگاه ابن عربی که هدف اصلی این مقاله است بپردازیم ارائه دیدگاه برخی از این اندیشمندان مناسب به نظر میرسد.

علامه مجلسی از اندیشمندان مسلمانی است که وجود خداوند را بدیهی میداند. او در جایی چنین گفته است:

علم بوجود صانع بدیهی است و همه عقول بر این مفطورند چنانچه حق تعالی فرموده است که اگر از کافران سؤال کنی که کی آفریده است آسمانها و زمین را هر آینه گویند که خلا آفریده است و باز فرموده است که اً فی اللّهِ شکّ فاطِرِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ آیا در خلاوند شکی هست که آفریننده آسمانها و زمین منابع فرموده است که دین حق فطرت خلاست که مردم را بر آن مفطور و محلوق گردانیده است. لهذا پیغمبران که مبعوث گردیدند، مردم را امر به توحید و یگانه پرستی و گفتن «لا اله الا الله» نمودند نه اقرار به صانع؛ و بینه بر این معنی این است که همه خلق در وقت الجا و اضطرار که دست ایشان از وسایل ظاهره کوتاه میگردد البته پناه به صانع خود می برند و اقرار می نمایند که خلای یگانه دارند. چنانچه این مضمون در احادیث معتبره وارد شده است (مجلسی، بی تا: ۵).

در این عصر شهید مطهری نمونهٔ بارزی است که به صورت جدی در صدد تبیین شناخت انسان از خداوند و گرایش انسان به او از طریق فطرت بر آمده است. اهمیت فطرت و ارتباط آن با شناخت و گرایش انسان به خداوند در نگاه ایشان به قدری مهم است که بحث فطرت را «ام المسائل» (مطهری، ۱۳۷۱، ج۱: ۶۱) یا «اصل مادر» (همان، ج ۵: ۱۰۵) شمرده است. نظریه شهید



مطهری را درباره رابطه فطرت با شناخت خدا و گرایش به او می توان به صورت زیر جمعبندی کرد:

ا) شناخت فطری انسان از خداوند به دلیل رابطه معلولیتش نسبت به خداوند است.

ب) گرایش فطری انسان به خداوند به دلیل وجود استعداد در او و بهنحو حرکت جوهری بهسوی خداوند است.

ج) بالفعل ساختن استعدادهای فطری در انسان به دست خود او و از طریق انتخاب آگاهانه است. به همین سبب ممکن است انسان فعلیتی ضد فعلیت واقعی خود را دارا شود و به انسانی مسخشده تبدیل شود.

د) عوامل رفتاری و اجتماعی در بروز فعلیت صحیح انسانی یا حصول فعلیت متضاد با انسانیت واقعی نقش محوری دارند. دراین میان گناه و طاعت به عنوان عوامل رفتاری و محیط مناسب یا نامناسب تربیتی و افرادی همچون پدر، مادر، معلم و دوست از اهمیت به سزایی برخوردارند و اساسی ترین عامل، تعالیم انبیا و فرمانبرداری بشر از دستورات آن هاست.

و) شناخت فطری انسان از خداوند نافی استدلال بر وجود خدا نیست. استدلال بر وجود خدا نقش منبه و مؤید را داراست و بیش از آنکه اثباتکننده وجود خداوند باشد، زمینهساز نقض شبهات مختلف بر وجود او می باشد.

ز) وجود فطرت بهطور متیقن موجهکننده شناخت خداوند است، اما شاید بتوان آن را دلیلی بر صحت برخی دیگر از باورهای دینی از جمله معاد یا اصل دین و حتی دین اسلام قلمداد کرد (برای توضیح بیشتر نک: اکبری، ۱۳۸۳: فصلهای ۹ و ۱۰).

در میان مسیحیان دیدگاه کالون و پلانتینگا از جایگاه بالایی برخودار است. کالون در شرح خود در رساله پولس به رومیان توضیحاتی را درباره شناختی که هر انسانی از خداوند دارد بیان میکند, (Calvin, 1984: 42-45) او در کتاب *بنیادهای دین مسیحی* با صراحت بیشتری سخن گفته است:

یک نوع آگاهی از خداوند، در ذهن بشر، و البَّه بهصورت غریزه ذاتی، تحقّق دارد. ما این امر را، چیزی فراتر از بحث و مجادله در نظر میگیریم. خداوند، برای بازداشتن افراد از پناهبردن به عذر غفلت، نوعی درک از عظمت الهی را در هر بشری به ودیعه نهاده است... از آنجا که از بدو آغاز جهان، هیچ منطقه، شهر و

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند



خلاصه هیچ خانوادهای نبوده که بدون دین باشد، به طور تلویحی این اعتراف اصل می شود که حس الوهیّت در قلب همگان نقش بسته است. (Calvin, 1960, Book) (1:43)

كالون معتقد است كه شناخت خداوند به عنوان خالق، شناختی اولیه و ساده (Ibid Book 1: 40) و برآمده از شعوری طبیعی است (Ibid. Book 1: 43) شعوری كه به نحوی زایل نشدنی در قلب انسان حک شده است (Ibid. Book 1: 44) و شناختی ناب، شفاف (Ibid. Book 1: 44)، صحیح (Ibid. Book 1: 66) و صادق (Ibid. Book 1: 46) از خداوند است. از نظر او كسانی كه خداوند را نمی پذیرند، به دلیل عدم پرهیزكاری و معصیت خداوند (Ibid. Book 1: 46)، این نور طبیعت را در خود خاموش كردهاند (Ibid. Book 1:47).

سخنان کالون نشان میدهد که از دید او لازم نیست که یک متدین، استدلالی قیاسی یا استقرایی را برای موجهساختن ایمان خود ارائه کند.

پلانتینگا، نمونه دیگر است. او نخستینبار در کتاب *خداوند و دیگر اذهان،* باور به وجود خداوند را به باور به وجود «دیگر اذهان» تشبیه کرد (Plantinga 1967). همه مردم بدون اینکه استدلالی غیر قابل خدشه داشته باشند، وجود دیگر اذهان را پذیرفتهاند. از دیدگاه پلانتینگا میتوان این مطلب را به باور به وجود خداوند نیز تسری داد و معتقد شد که مردم در باور به وجود خداوند نیز معقول هستند.

پلانتینگا در مقاله «اشکال اصلاحگرایانه به الهیات طبیعی» (Plantinga, 1982a) از موجهبودن ایمان متدینان به وجود خداوند بحث کرده است. سخن اصلی پلانتینگا در این مقاله نفی الهیات طبیعی است که در آن با پذیرش قرینهگروی، بر انجام وظایف معرفتی تأکید می شود. مهمترین وظیفه معرفتی، پذیرش باورهای صحیح است. بنابراین هم خداباوران و هم ملحدان می توانند قرینهگرا باشند. دکارت و کلیفورد نمایندگان شاخص دو دیدگاه هستند. پلانتینگا از افراد متعددی از هر دو گروه نام می برد. باسیل میچل، ویلیام آبراهام، استفان ویکسترا و ریچارد سوئین برن از خداباوران معتقد به لزوم مبتنی ساختن باورهای دینی بر شواهد و وجود چنین شواهدی هستند. در مقابل، افرادی همچون براند بلانشارد، برتراند راسل، مایکل اسکریون، آنتونی فلو و وسلی سالمن که مبتنی ساختن باورهای دینی را بر شواهد ضروری می داند،



معتقد به وجود شواهد کافی نیستند و حتی به وجود شواهدی مخالف باورهای دینی اعتقاد دارند و به همین دلیل پذیرش باورهای دینی را غیرموجه و نامعقول میدانند. پلانتینگا قرینهگروی را مبتنی بر مبناگروی سنتی میداند و با نقد مبناگروی سنتی به نگاه معتدلی میرسد که در آن، باور به وجود خداوند برای یک متدین باوری پایه و بینیاز از استدلال و صادق است.

پلانتینگا در کتاب *باور مسیحی تضمین شا*ه با نگاهی توصیفی و از خلال نظریه تضمین به باورهای دینی مینگرد. پلانتینگا در دو کتاب اثرگذارش با نامهای تضمین، *مناقشهٔ جاری* (Warrant: the Current Debate) *و تضمین و کارکرد درست، (Functio Warrant and Proper*) با نقد و تضعیف نظریههای متعدد توجیه معرفت، نظریهای که آن را «تضمین»<sup>۱۱</sup> مینامد، ارائه میکند. اتخاذ این نظریه، توجه او را از بحث معقولیت ایمان به خدا که در کتاب *خداوند و دیگر اذهان و مقاله «*آیا ایمان به خداوند، معقول است؟» (Plantinga, 1979) مورد عنایتش بوده است و نیز بحث موجهبودن ایمان به خداوند (که در مقالههای «اشکال اصلاحگرایانه به الهیات بعث موجهبودن ایمان به خداوند (که در مقالههای «اشکال اصلاحگرایانه به الهیات (Plantinga, 1982) ، «آیا ایمان به خداوند به بحوی صحیح، پایه است؟»، (Plantinga, 1982) معلوبه، در باب معرفتشناسی اصلاح شده»، («Plantinga, 1984) و «توجیه معرفت شناختی» کتاب *باور مسیحی تضمین شا*ه (رود است، به بحث تضمینداشتن ایمان به خداوند، در تاثل شد که در انسانها حسی الوهی وجود دارد که در وضعیتهای عمان به خداوند، در تائل شد که در انسانها حسی الوهی وجود دارد که در وضعیتهای خان ایمان به خداوند، در تاثل میکند که میتوان

#### ۲. فطرت در دیدگاه ابن عربی

مطالعهٔ آرای محییالدین، دشواریهای خاص خود را دارد: دشواری فهم معانی و مضامین، دشواری زبان ویژهٔ او که پر از مجاز، نمادها و اصطلاحات ناآشناست، گستردگی کمنظیر آثار و بی نظمی در ترتیب ارائهٔ مطالب از جمله این دشواریهاست. در میان آثار منتشرشده و در دسترس محییالدین، بیشترین مطالب درباره فطرت در *الفتوحات المکیة* آمده است. هرچند که در آثار دیگر او مثل عقلة *المستوفر* نیز می توانیم مطالبی را بیابیم. به نظر می رسد ابن عربی

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند

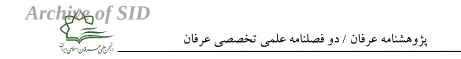
نخستین کسی است که فصل مستقلی را پیرامون چیستی فطرت گشوده است. ابتدا به چیستی فطرت بهطور عام و فطرت انسان بهطور خاص در اندیشه ابن عربی اشاره میکنیم، سپس خداشناسی و خداگروی فطری را در اندیشه او توضیح میدهیم. در پایان نیز برخی لوازم نظریه فطرت را در اندیشه ابن عربی آورده و توضیح کوتاهی خواهیم داد.

۲ -۱. چیستی فطرت

به برکت پرسش چهلوسوم حکیم ترمذی که به چیستی فطرت اختصاص دارد، محییالدین به ابراز عقیده دراینباره پرداخته و نظریهپردازی کرده است. محییالدین در پاسخ به این پرسش دیدگاه خود را ضمن مفهومسازی از فطرت بهطور عام – یعنی بهگونهای که اختصاص به انسان نداشته و شامل همهٔ ممکنات می شود – بیان کرده است. قهراً فطرت انسان نیز به عنوان یکی از ممکنات، مشمول بیان محییالدین هست و او خود با اشاره به آیهٔ فطرت و آیهٔ میثاق به این نکته توجه داده است.

ابن عربی تعریف خود را چنین آغاز میکند: فطرت نوری است که با آن، تاریکی ممکنات شکافته می شود و تمایز صور محقق می گردد. (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۷۰). محیی الدین بر همین اساس، مفاد دو آیهٔ «الْحَمْدُ لِلَهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» (فاطر: ۱) و «اللَهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» (نور: ۲۶) را واحد دانسته و معتقد است: تمام عالم، آسمان و زمین است که با نور ظاهر گردیده است. مراد او از نور، حضرت حق است که مُظهر عالم است؛ چنان که نور «ظاهر بنفسه» و «مُظهر لغیره» است. پس خداوند نور آسمان ها و زمین و جمیع عالم است و او فاطر آن هاست. ذات حق است که همهٔ عالم را به عنوان مظهری از ذات مقدس خود به صحنهٔ ظهور آورده است. پس فطرت آسمان و زمین و فطرتی که مردم را بر آن سرشته است، چیزی جز خود او نیست؛ چرا که به واسطهٔ او همهٔ اشیاء ظهور یافته و از یکدیگر متمایز شده اند.

محییالدین، فطرت (وجود حضرت حق که در مجالی گوناگون ظهور کرده است) را مایهٔ تمیز وجودات خاصهٔ اشیاء از اعیان ثابته شان قلمداد میکند و این نکته را از غامض ترین امور برای دانشمندان می خواند.



محییالدین میخواهد بگوید که حضرت حق، مبدأ تقوّم و منشأ وجود اشیاء و مؤثر حقیقی در وجود است و معالیل و مظاهر امکانی متقوّم به وجود حقاند. حقّ، از همه چیز از جمله وجود خاص موجودات، به اشیاء نزدیکتر است و فاطر آسمانها و زمین است. ذات موجودات مفطور به وجود اوست. محییالدین از همین نسبت به فطرت تعبیر کرده است (آشتیانی، ۱۳۷۵: ۳۲۲).

این تعریف از فطرت، مبتنی بر نظریهٔ وحدت شخصی وجود اوست. براساس سادهترین تقریر از این نظریه، در عالم، وجود واحدی محقق است و همهٔ کثرات و تعینات، مجازاتی هستند که حقیقت آنها، وجود حق است. به دیگر سخن، ماسوی همگی به ملاک وجود حضرت حق موجودند.

اما پرسش چهلودوم حکیم ترمذی دربارهٔ فطرت انسان است. محییالدین این پرسش را به چهار پرسش تحلیل میکند: ۱\_ چیستی فطرت انسان از حیث انسانبودن انسان. ۲\_ چیستی آن از حیث خلیفه خدابودن انسان. ۳\_ چیستی آن، ازآنحیث که انسان هم خلیفه خداوند و هم انسان باشد. ۴\_ چیستی آن، ازحیث حقبودن انسان.

محییالدین وضعیت چهارم را بالاترین حالات میخواند و توضیح آن را از بقیهٔ حالات صعبتر می شمارد. او می گوید: انسان وقتی که حقّ مطلق گردد، نه انسان است و نه خلیفه؛ بلکه همان طور که در حدیث قرب نوافل وارد شده، خداوند گوش و چشم و دست و زبان او می گردد. بنابراین او از ذات حق بیگانه نیست تا ذاتی غیر او یا خلیفهٔ او باشد؛ در اینجا نوعی اتحاد بلکه وحدت در مقام فعل الله حاکم است.

> فطرت انسان از حیث انسان ودن، عالم کبیر است؛ فطرت انسان از حیث خلیفه بودن، اسماء الهی است.

اما فطرت او ازآنحیث که هم انسان است و هم خلیفه، ذاتی است که در مرتبهای قرار دارد، به گونهای که نه آن مرتبه بدون ذات مزبور معقول است و نه ذات بدون آن مرتبه. محیی الدین در اینجا ناظر به مرتبهٔ انسان کامل است. زیرا ادامهٔ سخن را به فطرت آدم<sup>(ع)</sup> اختصاص می دهد. او فقره «لَا تُبْدِیلَ لِخَلْقِ اللَّهِ» در آیه فطرت را ناظر به همین معنی می داند که ذات مزبور (انسان کامل) از مرتبه ای که در آن قرار گرفته جدا نمی شود.<sup>۱۲</sup> محیی الدین سپس به تفسیر حدیث

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند

نبوی «کلُّ مولود یولد علی الفطرة» می پردازد و می گوید: محتمل است که «ال» در واژهٔ الفطرة برای جنس باشد؛ دراینصورت معنای آن چنین خواهد بود: هر انسانی بر فطرت جمیع موجودات عالم زاده می شود؛ زیرا انسان مجموع عالم است، پس فطرت او نیز جامع جمیع فطرتهای عالم خواهد بود. بنابراین فطرت آدم<sup>(ع)</sup> فطرت جمیع عالم است. محیی الدین از این سخن چنین نتیجه می گیرد که آدم از آن حیث که هریک از انواع عالم بالفطره پروردگارش را می شناسد، عالم به رب خویش است. بنابراین هریک از انواع، تنها از یک حیث رب خویش را می شناسد؛ ولی آدم از جمیع آن حیثیات، عارف به پروردگار خویش است.

او فطرت آدم را همان صورتی معرفی میکند که هنگام وجودیافتن براثر تجلّی الهی، در آن ظاهر میشود. بنابراین استعداد تمام موجودات عالم در او موجود است. محییالدین تصریح میکند که آدم اگر به حقیقت انسانیت خود وفا کند و حق آن را بهجای آورد و خویش را بشناسد، طبق هر شرعی عابدِ خداوند و به هر زبانی تسبیحگوی اوست و قابلیت پذیرش هرگونه تجلّی را دارد. مراد او تمام شرایع و زبانهایی است که موجودات عالم با آنها خدا را میپرستند و تسبیح می گویند.

محییالدین می گوید: تنها کسانی رب خویش را می شناسند که خود را شناخته باشند و اگر کسی حقیقت خویش را تمام و کمال نشناسد، بر خویشتن جنایت کرده و انسان کامل نخواهد بود. محییالدین شناخت نفس را عین شناخت رب می داند. دلیل این عینیت آن است که انسان چیزی جز تجلی اسم جامع «الله» و ظهوری از آن حقیقت، نیست و شناخت کامل مُظْهر بدون شناخت ظاهر (اسم الله) امکان ندارد. چون آدم تجلی اسم «الله» – که جامع جمیع اسماء است – می باشد و او به خویش علم کامل دارد و درنتیجه به اسم الله نیز عالم است، پس به جمیع اسمائی که اسم الله جامع آن هاست نیز عالم است. بنابراین همان شناختی که هریک از است) دارند، آدم نیز دارد. بنابراین فطرت آدم، فطرت جمیع موجودات عالم است. محییالدین به آیه «وَعَلَّمَ آدَمَ الأسْمَاء کُلَّهًا» (بقره: ۳۱) نیز استماء میکند (ابن عربی، بی تا، ج ۲۰). آنچه ابن عربی در تفسیر فطرت انسان آورده است، نظیر تفسیر فطرت عموم ماسوی، تحت تأثیر نظام عرفانی اوست. نکتهٔ قابل توجه در این مفهومسازی آن است که گویا وی در صدد



است تا از خلال این مفاهیم چهارگانه، رابطهٔ میان فطرت و انگارهٔ توحید را کشف کند. از نظر او عالَم کبیر تجلّی اسماء الهی است و انسان کامل، تجلّی اسم اعظم الله و خلیفهٔ خداوند در زمین است. عالم کبیر، اسماء الهی و انسان کامل، همگی، تجلیات حقیقت واحدی هستند، چنانکه انسان در مرتبهٔ فنا و اتحاد در حق، در بالاترین مراتب توحید قرار دارد. بدینسان همهٔ

مفاهیمی که محیی الدین در تفسیر فطرت به کار گرفته، به نوعی معطوف به توحید است. در آثار ابن عربی شواهدی بر این ادعا یافت می شود. وی در تفسیر ش، فطرت را به صفا و تجرد ازلی که حقیقت انسان بر آن سرشته شده است، تفسیر می کند. ابن عربی همین حالت را دین قیم ازلی و ابدی می شمارد که از آن «صفای اولیه» و «توحید ناب فطری» تغییر و تبدیل نمی پذیرد. شیخ اکبر این فطرت را حاصل فیض اقدس خداوند، می داند و معتقد است هر کس بر آن باقی باشد انحراف او از توحید و احتجابش از ذات حق ممکن نیست؛ این انحراف و احتجاب تنها ناشی از اقتضائات خاص نشئه طبیعت یا تربیت و عادت است (ابن عربی، ۱۴۲۲، ج ۱۲۰).

تفسیر عرفانی فطرت ازسوی برخی شارحان محییالدین نیز دنبال شده است. این نشان میدهد که تفسیر عرفانی فطرت لااقل در میان برخی متأخران از او، جای خود را باز کرده است. از جمله صائنالدین ابن ترکه (درگذشته: ۸۳۵ ق) در موضعی از *شرح فصوص*، فطرت انسان را متضمن اجمال جمعی اطلاقی که همهٔ مردمان استعداد آن را دارند، معرفی میکند (ابن ترکه، ۱۳۷۸، ج ۲: ۶۵).

#### ۲-۲. فطرت ذکیه و فطرت مطموسه

محییالدین در موضعی مؤمنان را به صاحبان فطرت ذکیه و صاحبان فطرت مطموسه تقسیم میکند. مراد او از ذکیه، فطرتهایی است که جز با دلیل عقلانی ایمان نمی آورند؛ کسانی که فطرتشان همواره آنان را به نظر عقلانی در امور اعتقادی فرامیخواند و اگر چیزی به آنان القاء شود که دلیل آن را نیابند، در آن شک میکنند. صاحب چنین فطرتی از نظر محییالدین باید به ذوق روی بیاورد؛ والًا بر آخر و عاقبت او بیم میرود. محییالدین چنین فطرتی را از بزرگترین موانع حصول معارف الهی میداند.

٣٣

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند



ابن عربی فطرت مطموسه را به جسدی تام الخلقه تشبیه میکند که در آن روح ایمان دمیده شده است. صاحب چنین فطرتی همهچیز را با نور ایمان مشاهده میکند و به هیچ عنوان نمی توان او را دچار شکت و تردید نمود. چشم او نوری جز نور ایمان ندارد؛ بنابراین اساساً شک بر او وارد نمی شود. بر خلاف صاحب فطرت ذکیه که چشم او علاوهبر نور ایمان، نور دیگری (قوه عقل و نظر) نیز دارد؛ نوری که شک و تردید به واسطهٔ داشتنِ آن عارض می شود. فطرت مطموسه از نظر محیی الدین صرفاً پذیرنده ای است که چشم او نوری جز نور ایمان ندارد و به همین دلیل اقتضای نظر در امور مختلف را فاقد است. او معتقد است اگر فطرت و ایمان کسی به این مثابه نباشد، بسیار کم اتفاق می افتد که همچون انبیاء و اولیاء، معارف الهی را تصدیق کند و ایمان او به درجه ایمان آنان برسد (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۹۹). محیی الدین در موضع نشاخته است و اساساً چنین شناختی شایسته او نیست (ابن عربی، بی تا، ج۳: ۲۰۹).

محییالدین در موضعی دیگر از اختلاف فطرتها در قوهٔ نظر و استدلال سخن میگوید. او معتقد است هیچ مسئلهٔ نظری و عقلانی خالی از اختلاف و مناقشه نیست، زیرا فطرتها در «نظر» مختلفاند «لاختلاف الفِطَر فی النظر» (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۳۴۱). بنابراین میتوان ادعا کرد که او فطرتهای ذکیه را نیز مختلف میداند.

او در جایی دیگر علاوهبر اختلاف، از تفاضل فطرتها سخن میگوید. وی اصل مشترک میان همهٔ فطرتها را مزاج معرفی میکند و آن را سبب اختلاف اندیشههای علما در معقولات قلمداد مینماید (ابن عربی، بیتا، ج۲: ۸۶). ظاهراً مقصود او فطرت ذکیه است که حاصل اختلاف آن اختلاف در معقولات است.

### ۲-۳. خداشناسی و خداگروی فطری

ابنعربی در مواضعی از آثارش با الهام از آیهٔ میثاق و آیهٔ فطرت و احادیث، انسانها را مولود بر فطرت خوانده است. مقصود ابن عربی از تولد انسانها بر فطرت چیست؟ مراجعه به عبارتهای ابن عربی تفسیرهای متعددی را در اختیار ما میگذارد که البته همگی آنها در محور خداوند است:

Archige of SID

علم به وجود خدا (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۳۴)؛ نشأة كمالي (ابن عربي، بيتا، ج١: ۴٩)؛ علم توحيد (ابن عربي، بي تا، ج ١: ٥٧)؛ مشاهده ربوبيّت خداوند (ابن عربي، بي تا، ج١: ٥٧)؛ اقرار به ربوببت (ابن عربی، بی تا، ج۱: ۳۸۱)؛ ایمان (ابن عربی، بی تا، ج۱:، ۴۴۷ و ۶۷۰)؛ حق (ابن عربی، بی تا، ج۱: ۶۹)؛ اسماء الهي (ابن عربي، بي تا، ج١: ۶٩)؛ صراط مستقيم (ابن عربي، بي تا، ج٢: ٢٧١)؛ طهارت (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۳۳۳)؛ ايمان اصلى (در مقابل ايمان نافرمانان از اوامر الهي) (ابن عربي، بيتا، ج٢: ٤١۶)؛ عدم عبادت غير خداوند (ابن عربي، بي تا، ج٣: ٢۴)؛ علم به وجود خداوند به این اعتبار که پروردگار ماست و ما بندگان او هستیم (ابن عربی، بی تا، ج۳: ۳۸۳)؛ ايمان به وجود حق و ملِک (ابن عربی، بیتا، ج۴: ۱۳۳)؛ اقرار به خداوند از طريق عبوديت (ابن عربي، بي تا، ج۴: ۲۹۶)؛ خلقت كامل، بالغ، عاقل، عارف، مؤمن به توحيد خداوند و مقر به ربوبيت او (ابن عربي، بي تا، ج٢: ٤٩٠). در اینجا به توضیح برخی از موارد ذکر شده می پردازیم.

#### الف) فطرىبودن توحيد عبادى

سخنان ابن عربی در مواضعی نشان میدهد که از نظر او نهتنها شناخت پروردگار بلکه توحید در عبادت نیز فطری است. براین اساس هر انسانی فطرتاً جز ذات حضرت حق را شایسته پرستش نمی داند. محیی الدین در موضعی فطرت را به عدم پرستش هیچ معبودی جز خداوند تفسیر می کند و معتقد است همهٔ انسان ها حتی بت پرستان و مشرکان بر همین فطرت باقی اند. زیرا همراه با خداوند و در عرض او به مسمّای دیگری به نام «الله» قائل نشده اند؛ بلکه آلهه و معبودهایی را به منظور نزدیکی به خداوند جعل کرده و به پرستش آنها مشغول شده اند. بنابراین هر کسی که به نحوی چیزی را می پرستد در حقیقت خداوند را در محلی که الوهیت را

۳۵

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند



بدو نسبت داده است میپرستد؛ بهتعبیر سادهتر او درواقع خدا را میپرستد، ولی در نسبت الوهیت به شیء مورد پرستش خطا کرده است.

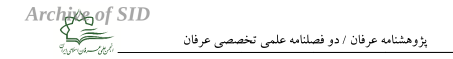
محییالدین به علتیابی این خطا میپردازد و تلاش میکند با ذوق عرفانی خویش این پدیده را تبیین عرفانی کند. او میگوید: علت نسبت الوهیت به صور معبود آن است که خداوند در جریان اخذ میثاق، در مظهری از مظاهر الهیه برای انسانها تجلی کرد و همین مسئله بود که به انسانها این جرأت را داد که خداوند را در ضمن صورتها (بتها) بپرستند.

محییالدین این اندیشه مشرکان که بتها را واسطهٔ نزدیکشدن به خداوند و شفیعان خود در درگاه الهی می پنداشتند، شاهدی بر قوّت بقای آنان بر فطرت اصلی می داند؛ آنان در حقیقت به عبادت بتها نمی پرداختند، بلکه به خاطر مقام و جایگاه توهمی که برای آنها قائل بودند، عبادت بتها را مایه نزدیکشدن به خداوند دانسته و آنان را شفیعان درگاه الهی می پنداشتند<sup>۱۳</sup> (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۲۴).

ب) توحيد ذاتي

به نظر میرسد که کلمات محییالدین در مورد توحید ذاتی متعارض است. او در مواضعی بهصراحت این عقیده را فطری شمرده است. از جمله در موضعی فطرت را به شهادت انسانها به وحدانیت خداوند در جریان میثاق ارجاع کرده است. وی گرفتارشدن انسان در عالم طبیعت و بدن جسمانی – که محل نسیان است – را سبب جهل به وحدانیت خداوند قلمداد میکند و آن را سبب نیازمندی این عقیده به استدلال عقلانی می شمارد (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۶۱۶). در موضع دیگری نیز روح انسان را مؤمن به توحید الله دانسته و با اشاره به آیهٔ فطرت آن را فطری قلمداد میکند (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۶۹۰).

در کنار این عبارات به مطالبی برمیخوریم که دال بر خروج توحید ذاتی از شمول خداشناسی فطری است. او جایی صراحتاً فطرت را معطوف به ایمان به وجود حضرت حق میداند و توحید را از دایرهٔ شمول آن خارج می شمارد. استناد او در این ادعا به آیهٔ میثاق است. او می گوید: پاسخ «بلی» که انسانها در عهد ألست دادهاند، تنها تصدیق به وجود خداوند و مَلِکیّت [ربوبیت] اوست نه تصدیق به توحید او. پس چون توحید از فطرت مفقود گردد، شرک در اکثر انسانها ظاهر می شود. او آیهٔ «وَمَا یُؤْمِنُ أَکْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلّا وَهُمْ مُشْرِکُونَ» (یوسف:



۱۰۶) را اشاره به همین مطلب تلقی میکند (ابن عربی، بیتا، ج۲: ۱۳۲). محییالدین میگوید: آیهٔ میثاق حداکثر بر توحید در مَلِکیت دلالت دارد و توحید ذاتی از آن استفاده نمی شود. دال بر توحید در مَلِکیت نیز اطلاق پاسخ انسانهاست؛ از اینکه آنان به طور مطلق، خداوند را به ربوبیت پذیرفته اند استفاده می شود که تنها او دست اندرکار ادارهٔ عالم و حکمرانی در آن است و از این حیث شریکی ندارد (ابن عربی، ۱۴۱۰، ج۲: ۱۸۷).

شیخ اکبر پیمان ستاندن خداوند بر توحید را در عهد الست ناشی از رحمت بی منتهای او می داند؛ چرا که خداوند می دانست عده ای از بندگانش بدو شرک خواهند ورزید، پس برای آنکه موجبات هلاکت آنان فراهم نیاید، بر توحید خود از آنان پیمان نگرفت؛ او از آنان پرسید: «ألست بربّکم» و نپرسید که «ألست بواحد» (همان). او در جای دیگر این نکته که خداوند توحید را در فطرت انسانها قرار نداده است از نعمتهای او می شمارد و به استناد آن، عاقبت امر همهٔ بندگان را به سوی رحمت الهی می داند (ابن عربی، بی تا، ج۴: ۴۰۵).

آیا این تعارض ظاهری است یا واقعی؟ به نظر میرسد در اینجا با تعارضی ظاهری مواجهیم که می توانیم آن را برطرف سازیم. به نظر میرسد که مراد محیی الدین از توحید در مواضعی که توحید را فطری قلمداد کرده است، همان اصل وجود خداوند است که وی با مسامحه از آن تعبیر به توحید کرده است. امروزه نیز در ادبیات فلسفی و کلامی گاه ادلّهٔ اثبات اصل وجود خداوند ادلّهٔ توحید خوانده می شود و در زیر عنوان توحید به اثبات اصل وجود خداوند پرداخته می شود و نیز عنوان موحّد در مقابل مُلحِد – به معنی منکر اصل وجود خدا – به کار می رود.

در اینجا می توان پرسشی را طرح کرد. آیا از دید ابن عربی شناخت فطری انسانها از خداوند شناختی آگاهانه است؟ به عبارت دیگر آیا انسانها از شناخت خودشان نسبت به خداوند آگاهند؟ محیی الدین در موضعی می گوید: خداوند برای هرکسی بالفطره معلوم و شناخته شده است؛ هرچند با عقل و شهود مجهول است، به گونه ای که اگر برای او تجلی کند او را نمی شناسد؛ البته او دائماً در تجلی است، ولی جز عده ای معدود او را نمی شناسند<sup>۱</sup> (ابن عربی، بی تا، ج۳: ۴۵۷). این عبارت نشان می دهد مراد محیی الدین از شناخت فطری خداوند، چیزی غیر

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند



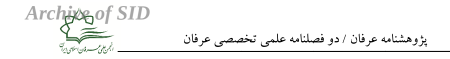
از شناخت آگاهانه عقلانی یا شناخت شهودی است. پس پاسخ این پرسش، پاسخی دو سویه است؛ هم آری و هم نه؛ آری به اعتبار فطرت و نه به اعتبار عقل. در عبارتهای محیی الدین می توان مواردی را یافت که دال بر یک نوع فر ااستدلال در مورد شناخت فطری انسان نسبت به خداوند است. محیی الدین در موضعی لطیف ترین حسّی که انسان نسبت به امری در خود احساس می کند را عشق مفرط و شوق زیاده از حد نسبت به امری نامعلوم و نامتعین معرفی می کند. او این حالت را به پیمان ستاندن خداوند از ذریه بنی آدم بر ربوبیت خود تشبیه می کند که به واسطهٔ آن، هر انسانی در فطرت خود به موجودی که مستند الفُقَراء إلَی اللّهِ» (فاطر: ۱۵) را در صدد معرفی متعلّق آن نیاز به انسان ها تلقی می کند؛ گویا آیه می خواهد بگوید: ای انسان ها! آن نیازی که در خویشتن می یابید، متعلقش خداوند است نه غیر او (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۳۲۴ ۳۲۳). فر استدلال ابن عربی مستند به یک حالت روان شناختی است. شبیه به چنین فر استدلالی در متأله مسیحی گری گاتینگ دیده می شود. (برای توضیح نک: اکبری،

.(1774

## ۲-۲. برخی از لوازم نظریه فطرت در اندیشه ابن عربی

پذیرش فطرت ازسوی ابن عربی سبب شده است که او به لوازم آن نیز توجه نماید و در مواردی به این لوازم اشاره کند. برخی از این لوازم در عرصه فقه و برخی در عرصه عقاید میباشد. در این بخش به ذکر این لوازم میپردازیم.

۱- ابنعربی در موضعی از فتوحات مکیه به مناسبتی وارد این بحث می شود که اگر اطفال اهل حرب بمیرند آیا نماز میت بر آنها واجب است یا نه؟ او دو نظریه را نقل می کند که یکی قائل به تبعیت آنان از پدرانشان و عدم وجوب نماز بر آنان و بلکه عدم جواز آن می باشد، و دیگری آنان را در این حکم، تابع اسیرکنندهٔ مسلمان می داند؛ بدین معنی که طفل کافر اسیر شده توسط مسلمان از نظر این حکم فقهی تابع اسیرکننده است. بنابراین با او معاملهٔ مسلمان می شود. محیی الدین می گوید: نظر من این است که هرگاه مسلمان بر نماز بر جنازهٔ اطفال خردسال آنان که قوهٔ عقل و تمیز ندارند قدرت یافت، باید بر آنها نماز گزارد؛ زیرا آنان بر فطرت اسلاماند (ابن عربی، بی تا، ج۱: ۵۳۶).



۲\_ محییالدین ایمان اطفال مسلمانان را به استناد پاسخ مثبتی که در عهد ألست دادهاند، اصالی میداند؛ بر خلاف عامهٔ اهل ظاهر که ایمان آنان را تبعی دانسته و صرفاً به خاطر مسلمان بودن پدر و مادرشان، با آنان معاملهٔ مسلمان میکنند. او تصریح میکند که ایمان اطفال مسلمانان از ایمان بزرگسالان اصالی است و ایمان اطفال هم اصالی است و هم تبعی. چرا که آنان هم بالاصاله ایمان فطری دارند و هم به تبع ایمان والدینشان در جرگه مؤمنان داخلند (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۹۰۰). به تبع همین مطلب، ابن عربی حج کودک شیرخوار را از حج شخص بزرگسال تمامتر میشمارد (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۹۰۰).

۳- محییالدین عقیده انقطاع عذاب از مشرکان را نیز براساس ایمان فطری و میثاقی آنان مدلّل ساخته است (ابن عربی، بیتا، ج۲: ۲۱۳). او در موضع دیگری با تمسک به فقرهٔ «لَا تَبْدِیلَ لِخُلْقِ اللّه» در آیه فطرت (روم: ۳۰) عدم تبدل فطرت را بشارتی برای انسانها میداند؛ زیرا خداوند انسانها را بر اقرار به ربوبیت خویش سرشته است و به حکم فقرهٔ مذکور، حتی با ظهور شرک در بعضی از مردم، سرشت الهیشان متبدتل نخواهد شد و آنان همچنان بر فطرت خویش باقی معیم باقی همچنان بر فطرت خویش باقی انسانها را بر اقرار به ربوبیت خویش سرشته است و به حکم فقرهٔ مذکور، حتی با ظهور شرک در بعضی از مردم، سرشت الهیشان متبدتل نخواهد شد و آنان همچنان بر فطرت خویش باقی هستند و در روز قیامت آنگاه که شریکان پنداری خداوند از آنان تبرّی جویند، به فطرت خویش باقی خویش بازمیگردند. بنابراین عدم تبدتل فطرت آنان بشارتی به ختم عاقبت آنان به خیر و رحمت الهی است (ابن عربی، بیتا، ج۲: ۵۳۵ ـ ۵۳۵).

۴- ابن عربی در مقام بحث درباره طهارت و نجاست اشیاء بیان میکند که طهارت اصل است و نجاست امری عارضی است. آنگاه مسئله را به طهارت انسان متصل میکند و اصل را در انسان طهارت باطنی میداند و این مطلب را به فطرت مستند میکند. او توضیح میدهد که اشیاء بر فطرت که اقرار به ربوبیت خداوند است خلق شدهاند (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۳۸۱). نکته مهمی از این عبارت استنباط میشود: همانگونه که طهارت اشیاء را امری عارضی زایل میکند طهارت انسان نیز با نجاست باطنی که همان گناه است زایل میشود.

۵ - ابن عربی در بحثی فقهی درباره جواز امامت نابینا، حکم به جواز آن میدهد و مستند او مجدداً فطرت است. او می گوید اصل در این مورد همان فطرتی است که شخص بر آن متولد شده است و این فطرت همان ایمان است (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۴۲۷).

٣٩

فطرت در اندیشه ابن عربی و ارتباط آن با اعتقاد به وجود خداوند

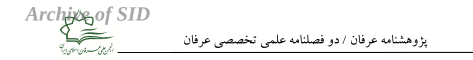


۶ محییالدین در موضعی می گوید: این از غیرت خداوند است که خواص درگاهش را ناشناخته نگاه می دارد تا آن هنگام که کسی قصد آزار آنان را دارد، پردهٔ حرمت الهی دریده نشود؛ پس اگر خداوند منزلت آنان را آشکار می ساخت و مشیت او چنین ایجاب می کرد که این عبد مقرّب از سوی شخصی مورد اذیت و آزار قرار گیرد، احترام حضرت حق شکسته می شد. زیرا در این صورت، شخصی که خداوند او را بزرگ داشته است مورد تکریم قرار نگرفته بود. محییالدین می گوید: اگر از شخص موذی سؤال کنی که نظرت درباره اولیاء خدا زیان را بیابد در برابر آنان کرنش می کند. این ها می نگرد و با یاد آنان تبرک می جوید و اگر نمی داند که چه کسی را می خواهد اذیت کند و شخص مورد آزار را نمی شناسد. محییالدین نمی داند که چه کسی را می خواهد اذیت کند و شخص مورد آزار را نمی شناسد. محییالدین برای ادعای خود مؤیدی ذکر می کند و آن اینکه اگر چنین شخصی به کسی حسن ظن پیدا کند می دار اولیاء خدا می کند و آن اینکه اگر چنین شخصی به کسی حسن ظن پیدا کند می دار اولیاء خدا در اور این کرنش می کند و آنها می نگرد و با دا زار را نمی شناسد. محییالدین می داند که چه کسی را می خواهد اذیت کند و شخص مورد آزار را نمی شناسد. محییالدین می کند. محییالدین تصریح می کند که: حس بزرگداشت و تکریم اولیای خدا در امرام می کند. محیی الدین حمی در می کند که: حس بزرگداشت و تکریم اولیای خدا در فطرت هر مخلوقی هست (ابن عربی، بی تا، ج۲: ۲۶۲ ـ ۲۴۵).

۷ - محییالدین در موضعی انسان را مفطور بر عزت میخواند؛ زیرا انسان مجموع عالم است (عالم صغیر) و با تمام موجودات مشابهت دارد (ابن عربی، بیتا، ج۱: ۳۷۹).
۸ - او در جایی دیگر با آنکه اتخاذ امام را شرعاً واجب می شمارد، طلب نصب امام را فطری قلمداد می کند (ابن عربی، بیتا، ج۳: ۸۱).
۹ - هرکس تا پایان عمر بر فطرتی که بر آن متولد شده بماند از «سعدای موخدین» خواهد بود و اگر خللی در این حالت او عارض شود، عاقبتش بر حسب حالتی که بر آن از دنیا می رود رقم خواهد خواهد خورد (ابن عربی، ۲۰۰۰).

نتىحە

بحث فطرت تاریخچهای طولانی در سنت ادیان دارد. در سنت اسلامی افرادی همچون ملا صدرا، علامه مجلسی، شهید مطهری و در سنت مسیحی نیز افرادی همچون کالون و پلانتینگا دراینباره مطالب فراوانی آوردهاند. ابن عربی از جایگاه رفیعی در مسئله فطرت برخوردار

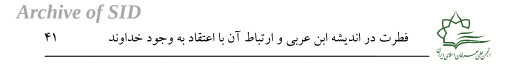


است. می توان گفت که او از دو جهت نقطه عطفی در تطور تاریخی نظریه فطرت به شمار می رود. وی فطرت را موضوع مطالعه مستقل قرار داده و با مفهوم سازی عرفانی در صدد برقراری رابطه میان فطرت و آموزهٔ توحید برآمده است. او معتقد است که انسان ها دارای شناخت فطری، اقرار فطری و مشاهده فطری نسبت به وجود خداوند و ربوبیت او هستند. بر این امور فطری آثار متعدد دنیوی و اخروی مترتب است و ابن عربی به برخی از آن ها در آثار خود اشاره کرده است.

یینوشتها

۴.

1. Thomas Aquinas (1225-1274) 2. John Calvin (1509-1564) 3. Herman Bavinck (1854-1921) 4. Cornelius Van Til (1895-1987) 5. Gordon Clark (1902-1985) 6 .Abraham Kuijper (generally known as Abraham Kuyper) (1837-1920) 7. Jonathan Edwards (1703-1758) 8. Charles Hodge (1797-1878) 9. William P. Alston (1921 - 2009) ۱۰. برای آشنایی با دیدگاه پلانتینگا بهصورت تفصیلی به فصل سوم از کتا*ب ایمانگروی* نوشتهٔ رضا اکبری (۱۳۸۵) مراجعه نمایید. 11. Warrant ۱۲. برقراری رابطه میان مفهوم فطرت و انسان کامل، در کلام کاشانی، که از شارحان ابن عربی است، نيز ديده مي شود (بنگريد به کاشاني، ١٣٧٠: ١٠٢). ۱۳. محییالدین این دو هدف را که بتپرستان مد نظر بتپرستی خود قرار داده بودند از قرآن اخذ كرده است. به اين دو آيه توجه كنيد: «مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرَّبُونَا إِلَى اللَّهِ زِنُفَى»، (زمر: ٣)؛ «ويَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعاؤُنا عنْدَ اللهِ» (يونس: ١٨). ١۴. إن الله الذي هو لأهله معلوم بالفطرة عند كل أحد مجهول عنده بالعقل و الشهود، فلو تجلى له ما عرفه، بل لم يزل متجلَّياً على الدوام، لكنَّه غير معلوم إلا عند أهله و خاصَّته ۱۵. در آثار شارحان و متأثران از اندیشههای ابن عربی نیز، برخی از لوازم پذیرش وجود فطرت الهی در انسان مورد توجه قرار گرفته است. از جمله آنها می توان به موارد زیر اشاره کرد: قصور ادراک ناشی از ألودگی فطرت (قونوی، ۱۳۷۵: ۱۹۳)؛ وجود قابلیت کامل در انسان جهت پرورش انسان www.SID.ir



توسط خداوند (ابن ترکه، ۱۳۷۸، ج۲: ۸۴۹)؛ عارضیبودن ضلالت در انسان (بالیزاده، ۱۴۲۲: ۱۳۴۴) و بهتبع آن عارضیبودن غضب الهی و ذاتیبودن رحمت خداوند (قیصری، ۱۳۷۵: ۷۱۲- ۷۱۱)؛ از حجاب درآمدن قوای روحانی بهتبع ضعیفشدن قوای جسمانی (کاشانی، ۱۳۷۰: ۱۹۰).

# منابع

- قرآن کریم
  - الجيل
- آشتیانی، جلال الدین. (۱۳۷۵)، مقدمهٔ اصول المعارف در فیض کاشانی، قم: دفتر تبلیغات اسلامی.
  - ابن تركه، صائنالدين على بن محمد. (١٣٧٨)، *شرح فصوص الحكم*، قم: بيدار.
    - ابن عربي، محيىالدين. (١٣٣٤ ق)، عقلة المستوفر، ليدن.
- - \_\_\_\_\_. (۱۴۲۲ق)، تفسير *ابن عربی*، چاپ اول، بيروت: دار احياء التراث العربی.
    - · · · · · · · · · · · (بي تا)، *الفتوحات المكية*، بيروت: دار صادر.
- اکبری، رضا (۱۳۷۹ش) «گاتینگ و تجربه دینی»، *نقد و نظر*، شماره ۲۳ و ۲۴، تابستان و پائیز ۱۳۷۹.
- \_\_\_\_\_ . (۱۳۸۳)، در فصلی از *استاد مطهری و کارم جدید* تألیف احد فرامرز قراملکی، تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
  - بالىزاده، مصطفى. (١۴٢٢ ق)، *شرح فصوص الحكم*، بيروت: دارالكتب العلمية.
  - قونوى، صدرالدين. (١٣٧٥)، *النفحات الإلهية*، تصحيح: محمد خواجوى، تهران: مولى.
- قیصری رومی، محمدداوود. (۱۳۷۵)، شرح فصوص الحکم، به کوشش جلال الدین آشتیانی،
   تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.
  - كاشاني، عبدالرزاق. ( ١٣٧٠)، *شرح فصوص الحكم*، چاپ چهارم، قم: بيدار.
  - مطهری، مرتضی. (۱۳۷۱)، مقدمه ای بر جهان بینی اسلامی، چاپ هشتم، تهران: حکمت.



- Calvin, John (1960) *Institutes of the Christian Religion*. ed. by John T. McNeill. Translated by Ford Lewis Battles. Philadelphia: Westminster.
- Calvin, John (1984) Commentary on the Epistle of Paul the Apostle to the Romans. Translated and Edited by John Owen. Grand Rapids, MI: Baker Book House.
- Plantinga, Alvin. (1993a) *Warrant: the Current Debate*, New York: Oxford University Press.
- Plantinga, Alvin. (1967) God and Other Minds, Ithaca: Cornell University press.
- Plantinga, Alvin. (1979) "Is Belief in God Rational?" in *Rationality and Religious Belief*, ed. by C.F. Delaney, Notre Dame: University of Notre Dame Press.
- Plantinga, Alvin. (1981) Is Belief in God Properly Basic", Nous, 15.
- Plantinga, Alvin. (1982a) "Reformed Objection to Natural Theology", *Christian Scholar Review*,
- Plantinga, Alvin. (1982b) "On Reformed Epistemology", *The Reformed Journal*, 32 (January),
- Plantinga, Alvin. (1986) "Epistemic Justification", Nous, 20.
- Plantinga, Alvin. (1993b) *Warrant and Proper Function*, New York: Oxford University Press.
- Plantinga, Alvin. (2000) *Warranted Christian Belief*, New York: Oxford University Press.