Philosophical-Theological Research Vol.11, No 1

## تأثیر گناه بر شناخت، با تأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی(ره)

مهدی شکری'

#### چکیده

نوشتهٔ پیشروی، برآن است تا تأثیر گناه بر شناخت را، در قلمرو شناخت حضوری و حصولی، باتأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی بررسی کند؛ در قلمرو شناخت حضوری، بـه بررسـی تـأثیر عامل گناه بر شناخت حضوری از خود و شناخت حضوری از خداوند میپردازد و درشناخت حصولی نیز بحث را در حوزهٔ عقل عملی و نظری، پیش میبرد.

علامهٔ طباطبایی، میزان فهم را در چارچوب علمالنفس فلسفی، علم اخلاق تبیین میکنند؛ از این روی، در کنار عوامل اجتماعی و بیرونی نظیر دوری از مراکز علمی، ملکات واعمال ناپسند را نیز عامل تفاوت در فهم می دانند و بر نقش منفی ملکات رذیله در استعدادهای ذهنی و فراگیری علوم تأکید می کنند.

در واقع، از آنجا که، آیات و روایاتی بر تأثیر تقوا برشناخت و قوهٔ تمییز انسان تـصریح دارد، مي توان تأثير اعمال وملكات را در متون ديني، در چارچوب تأثير تقوا به مثابهٔ خودنگهداری در اعمال و داشتن همهٔملکات فضیلتمند دانست. لـذا، علامـهٔ طباطبـایی بـین رعایت تقوای الهی و توان عقل در ادراک نظری قایل به ملازمهاند؛ این سخن بدین معناست که نه تنها توان عقل در میزان رعایت تقوای الهی مؤثر است، بلکه پای بندی به تقوا در مقام علم نيز تأثير دارد.

كليد وإز كان: شناخت، كناه، تقوا، عدالت اخلاقي، علامه طباطبايي

ا. دانشجوی دکتری کلام اسلامی موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی (ره)

#### مقدمه

«تأثیرگناه بر شناخت» موضوعی الهیاتی است که مراجعه به متون دینی چنین عنوانی را پیش روی می گذارد. شاید بتوان بحث حاضر را دست کم موضوع مشترک ادیان ابراهیمی دانست که پیشینهٔ آن دریهودیت و مسیحیت به دیدگاه ایشان دربارهٔ تأثیر گناه منسوب به حضرت آدم (ع) ونیز تأثیر گناه فرزندان آدم(ع) بر ابعاد مختلف وجود انسان از جمله شناخت، مربوط می شود. اسلام گرچه نسبت گناه به حضرت آدم(ع) را نمی پذیرد، ولی دربارهٔ تأثیر گناه نسل انسان بر جان و روح و به تبع بر شناخت او تأکید می ورزد؛ علاوه بر آیاتی که بر تأثیر منفی گناه بر شناخت دلالت می کند، آیاتی بر تأثیر مثبت تقوای الهی بر قوهٔ تمییز، تصریح دارد؛ از

انسان بر جان و روح و به تبع بر شناخت او تأکید می ورزد؛ علاوه بر آیاتی که بسر تأثیر منفی گناه بر شناخت دلالت می کند، آیاتی بر تأثیر مثبت تقوای الهی بر قوهٔ تمییز، تصریح دارد؛ از این رو در اسلام، آیات و نیز روایاتی که در این باره وارد شده است، بنیاد اصلی ایس بحث را پایه ریزی می کند. نقطهٔ عزیمت دیگر، مباحث، فن اخلاق وعلم النفس فلسفی است که می توان بحث از عنوان پیشروی را در آن یافت؛ علامه طباطبایی در کنار عوامل اجتماعی نظیر دوری از مراکز علمی، تفاوت درفهم را در چارچوب مباحث اخلاق وعلم النفس قابل تبیین می دانند وملکات رذیله و گناه به مثابهٔ عمل را بر شناخت آدمی دارای تأثیر مخرّب دانسته و به نقش سازندهٔ تقوا به مثابهٔ خودنگه داری درمقام عمل و داشتن تمام فضایل اخلاقی اشاره می کنند.

إلا أن الاختلاف بين إنسانين في الفهم على ما يقضى به فن معرفة النفس و فن الأخلاق و فن الاجتماع يرجع إلى أحد أمور إما إلى اختلاف الأخلاق النفسانية و الصفات الباطنة من الملكات الفاضلة و الردية فإن لها تأثيرا وافرا في العلوم و المعارف الإنسانية من حيث الاستعدادات المختلفة التي تودعها في الذهن فما إدراك الإنسان المنصف و قضاؤه الذهني كإدراك الشموس المتعسف، ولا نيل المعتدل الوقور للمعارف كنيل العجول و المتعصب... و إما أن يرجع إلى اختلاف الأفعال فإن الفعل المخالف للحق كالمعاصى و أقسام التهوسات الإنسانية... و إما أن يكون الاختلاف من جهة العوامل الخارجية كبعد الدار (طباطبايي: ١٤١٧ق، ج١٨ و١٢٩)



#### شناخت

از آن جا که بحث تاثیر گناه بر شناخت مسالهای معرفت شناختی است، شناخت در معنای لغوى يعني مطلق آگاهي، به كار مي رود؛ زيرا مباحث معرفت شناختي به گونـهاي خـاص از آن اختصاص ندارد و همه آگاهیهای بشر را در بر می گیرد. این آگاهیها به دو حوزه تقسیم می شود؛ علم حضوری و علم حصولی.

علم حضوري شناخت بي واسطه و علم حصولي داراي واسطه است. منظور از وساطت، همان وساطت حكايي است. واسطه حكايي، مفهوم و صورت ذهني بوده و از ماهيت اعم است و منحصر به صور ماهوی نمی شود. در مقابل، علم حضوری بدون هیچ واسطهای و با وجود و حضور معلوم نزد عالم تحقق يافته و عالم با واقعيت خود واقعيت معلوم را می یابد. (طباطبایی: ۱۳٦٤، ج ۲، ۱۹۱)

این دو ادراک، از یکدیگر وجوه تمایزی دارند.علاوه برعینیت واقعیت علم با واقعیت معلوم، قابل تعاطى و بين الاذهاني نبودن، خطا ناپذيري، عدم نياز به دخالت قـوهاي از قـواي نفس برای ادراک، عدم راهیابی تقسیماتی مانند تصور و تصدیق که از سنخ تقسیم در مفاهیم است و اتصاف به شدت و ضعف(وضوح و عدم وضوح) در برابر حالات شناختی یقین، ظن، شک و وهم، از جمله ویژگیهای شناخت حضوری در برابر شناخت حصولی محسوب می شود. (همان، ۱۹۰ ـ ۱۹۸ و مصباح یزدی: ۱۳۷۰، ج۲، ۱۷۰ ـ ۱۷۸)

۱. درمعرفت سناسی معاصر، مبنای تعریف معرفت قبول یا رد شناسایی معرفت به، "باور صادق موجه است"، اما به چند دلیل از چنین تعریفی صرف نظر شد؛ اولاً چنین تعریفی شامل علم حصولی تصوری و علم حضوري نمي شود؛ ثانياً در نزد بسياري از منطقيون مسلمان، علم شامل جهل مركب نيز مي شود،

حال آن که در این تعریف مطابقت لحاط سد. مرحوم علامه طباطبایی در مواردی، علم حصولی را به شناخت ماهوی منحصر درده اسد. علم حصولی تنها منحصر به آن نیست، بلکه شامل معقولات ثانیه فلسفی و منطقی و مفاهیم جزئی نیز میردد. ۱۲۳۷ میردد (۲۳۷) ۲. مرحوم علامه طباطبایی در مواردی، علم حصولی را به شناخت ماهوی منحصر کردهانید، حال آن که

#### گناه

شرور در یک تقسیم بندی به اخلاقی و طبیعی تقسیم می گردد. (پترسون: ۱۳۷۹، ۱۳۷۸ شر ٔ اخلاقی، نتیجه سوء اختیار انسان است و شر طبیعی، خارج از محدوده اختیار بـشری قـرار داشته و وجود و عدم آن به طور مستقیم، به اراده انسان بستگی ندارد. می تـوان گنـاه را دست کم بخشی از شرور اخلاقی دانست.

واژه گناه، معادل کلمه عربی «معصیت»،(معین: ۱۳۷۹، ج ۲، ۳۳۹۵) به معنای سرپیچی و خلاف اطاعت است (جوهری: ۱۳۳۹ق، ج ۲، ۲۶۲۹) و الفاظی نظیر سوء، اثم، خطیئه، ظلم، ضلال با آن هم معنی اند. (طباطبایی:۱٤۱۷ق، ج ۵، ۷۷)

گناه مانند هر عملی دارای دو جهت است: وجود فعل ودیگری انتساب به فاعل ونیت او. افعال از حیث وجود یکسان هستند، اما به لحاظ نسبت با فاعل از هم متفاوتند. (طباطبایی:۱۵۱۳ق، ج۱، ۱۰۲؛ همان،ج۵، ۹–۱۵ ؛همان،ج۵، ۲۵۳ و ۲۶۲) در واقع منشا انتزاع صفات افعال نظیر اطاعت و حسن یا معصیت وقبح به نیت و چرایی اراده فاعل باز می گردد.

این سخن به معنای انکار حسن و قبح افعال نیست، بلکه منظور آن است که در حسن یا قبح فعل استناد به فاعل نیز لحاظ می شود؛ قصاص و قتل اگر چه در هر دو ازهاق روح از بدن و در متن وجود یکساناند، اما یکی با استناد به نیت فاعل حَسن ودیگری قبیح است.

از منظر علامه با نظر دقیق همه گناهان به شرک بر گشت میکند؛ زیرا ازمنظر دیـن، گنـاه اطاعت از غیر خدا و نوعی عبادت ِغیر اوست و مرتکب در آنحال، طاعت کننده شیطان جنـی وانسی ویاهوای نفس است. (طباطبایی:۱۲اق، ج۱۳، ۷۹)

#### رابطهٔ عمل و نفس

بنابر یک تقسیم، قوای افعال ارادی نفس سه قسم است؛ فی قوه شهویه به منظور جلب منفعت، قوه غضبیه برای دفع ضرر و قوه فکریه مربوط به تصور و تصدیق فکری و اقامه دلیل

١. اين تقسيم بندي در بسياري از كتب اخلاقي نظير اخلاق ناصري وتهذيب الاخلاق، آمده است.



است. (طباطبایی: ۱۲۱۷ق، ج۱، ۳۷۱)

با توجه به آن که تکرار عمل بر اساس قاعده وراثت موجب پدید آمدن خُلق و صفتی راسخ در نفس می شود، عمل مطابق با سنخ خویش موجب ویژگی و وصفی در نفس می گردد؛ از سوی دیگر همان صفت بر اساس قاعده سرایت در افعال بعدی نقش ایفا می کند واین افعال متضمن ویژگی نفس اند؛

...علم النفس و علم الأخلاق تثبت أن الأفعال المتحققة في الخارج لها ارتباط بالأحوال و الملكات من الأخلاق ترتضع من ثدى الصفات النفسانية، و لها تأثير في النفوس، فالأفعال آثار النفوس و صفاتها، و لها آثار في النفوس في صفاتها، و يستنتج من هناك أصلان: أصل سراية الصفات و الأخلاق، و أصل وراثتها، فهي تتسع وجودا بالسراية عرضا، و تتسع ببقاء وجودها بالوراثة طولا. (همان: ج٢، ١٥٠)

لذا اگر عملی ناپسند و رذیلت باشد، تکرار آن در نفس ملکه وصفت دائمی ایجاد می کند که آن ملکه یا صفت از رذایل است و در صورتی که فضیلت مند و دارای حُسن باشد آن صفت یا ملکه از فضایل خواهد بود. سنخ افعال بعدی نیز با ویژگیهای فضیلت مندانه و رذیلت دار نفس مطابقت دارد.نکته مهم آن است که گناه، فعلی رذیلت دار و برخاسته از قوه غضبیه یاشهویه یا مجموع آن دو است که در اثر تکرار موجب پیدایش ملکهای رذیلت مند برای نفس و به طور خاص برای قوه مربوط می شود؛ در نتیجه به طور معمول، افعال بعدی چنین شخصی رذیلت دار و از سنخ همان نفس خواهد بود. از این رو، گناه موجب پدیدآمدن گناه یا گناهان دیگر می شود.

فإن السيئات يهدى بعضها إلى بعض فإنها مبنية على متابعة هوى النفس و هوى النفس للشيء هوى لما يشاكله.(همان: ج٤،٥٠)

#### فضيلت

از منظر علمای اخلاق، هر یک از قوا در افعال خویش، دارای جنبه اعتدال است که از دو جنبه افراط و تفریط متمایز میشود. اعتدال در یک قوه، فضیلت آن به حساب می آید.

فضیلت قوه شهویه را ع*فت، ع*دالت در قوه غضبیه را *شجاعت و اعتدال در قوه فکریـه را* ح*کمت می*ناُمند. منظور از قوای شهویه وغضبیه در این بحث معانی مرتکز و عرفی آن نیست،

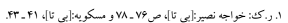
بلکه از قوه شهویه، توان جذب منفعت و از غضبیه قوه دفع ضرر، مراد است؛ ازاین روی، اعتدال در شهوت و غضب، معنای وسیع تری به خود می گیرد. این به آن معنا است که شجاعت، عدالت در دفع ضرر وعفت اعتدال در کسب منفعت خواهد بود. فضیلت دیگری به نام عدالت را بر این سه، می افزایند، که از مجموع ملکات اعتدالی و فضیلت مند در قوا، به وجود می آید. در مقابلِ ملکه عدالت، دو طرف افراط و تفریط یعنی ظلم و انظلام قرار دارد که با داشتن این فضیلت، شخص عادل، نسبت به خود و دیگران انصاف می ورزد.

مجموع این اصول، اخلاق فاضله را تشکیل میدهد واز هر یک، فروعی منشعب می شود که با تحلیل عقلی به اصل یا اصول مناسب باز می گردد. برای مثال، کرامت نفس، بلند همتی، حلم، تحمّل، ثبات نفس، تواضع، رقت، شهامت و ... از مصادیق شجاعت است و دعت (ملکیت زمام شهوت)، صبر، وقار (دوری از شتاب زدگی در کسب منفعت) و ... از فروع عفت محسوب می شود. (خواجه نصیر:[بی تا] ۷۵ و ۷۲) ذکاء، سرعت فهم، صفای ذهن، سهولت تعلم، حسن تعقل، تحفظ و تذکر نیز از موارد حکمت محسوب می شود. ا

## عدالت به مثابه فضیلت نفس

در این که عدالت و عدم افراط و تفریط به مثابه فضیلت به چه مفهومی است، دست کم دودیدگاه وجود دارد؛ ارسطو فضیلت را عبارت از حد وسط ومیانه روی دانسته و در کتاب دوم نیکوماخوس بارها به این نکته تصریح می کند. (ارسطو: ۱۳۵٦، ج۱، ۲۱) مسکویه، حد وسط بودن فضیلت را به مرکز دایرهای تشبیه می کند که با کوچکترین انحراف از آن، نفس رذیلتدار می شود. (مسکویه:[بی تا]،۲۹)

بر این تفسیر از عدالت، اشکالاتی وارد شده، که مهمترین نقد وارد بر آن چنین است: اولاً، بنابراین دیدگاه فضیلت قابل تشکیک نیست و در فضایل، فضیلت مندتر وجود ندارد، یعنی به لحاظ کیفی قابل شدت و ضعف نخواهد بود، گرچه تشکیک در رذایل بنابر این تفسیر قابل تصویر است؛ ثانیاً، در فضایلی مانند بندگی و طاعت خداوند، کسی فضیلت مندتر است که





بیشتر بندگی کند نه آن که حد وسط پیشه نماید. (مصباح یزدی:۱٤٠٥ق، ۱۷۷)

در مقابل، افلاطون در کتاب جمهوری بنابر مشرب یونانی که نفس انسان را سـه جزیـی میداند، عدالت و عدم افراط وتفریط را به کارگیری هر یک از نفوس در موضع خویش دانسته، به طوری که هیچ کدام درکار دیگری مداخله و به تعبیر بهتر، اخلال ایجاد نکند. در این صورت است که بین آن سه، نظم و هماهنگی برقرارمی شود. (افلاطون: ۱۳۸۰، ج۲، ۹۹۷) از نظر افلاطون وقتى به كارگيري صحيح نفوس تحقق مي يابد كه دو نفس غضبيه و شهويه، تحت كنترل نفس عاقله به كار خويش بپردازند. او در كتاب فايدروس، در داستاني تمثيلي، عقل را، به ارابهران و شهوت و غضب را به دو اسب تشبیه می کند که ارابهران در صدد مهار ارابه و اسبان است، اما خود نیز دراین میان، در معرض تأثیر پذیری از دو نفس دیگر انسان قراردارد. (همان:ج۳، ۲۲۲۱–۱۲۵۵)

علامه طباطبایی مانند بسیاری از فیلسوفان مسلمان بهرغم فلسفهٔ یونانی، نفس را سه جزيي ندانسته، بلكه غضبيه، شهويه وعقليه را از قواي نفس محسوب مي كنند، (طباطبايي: ١٤١٦ق، ١٢٣) اما موافق با ديدگاه افلاطون، تعريف علامه از عدالت در قوا، أن است كه حق هر یک از قوا به اندازه شایسته اعطا شود. (طباطبایی:۱۷۱ق، ج۱، ۳۷۱)

بسیار محتمل است که منظور از وسط، دست کم در سخن برخی علمای اخلاق مسلمان، توسيط بين دو طرف نبوده، بلكه مراد همان عدالت افلاطوني باشد، چنانكه واژه وسط در مواردی به معنای عدل ونه به معنای توسیط بین دوشیئ کاربرد دارد. صحاح اللغه، وسط را در آيه شريفهٔ «وَ كَذَلَك جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسطاً» (البقره، ١٤٣) به معناي عدل دانسته است .(جـوهري: ۱۳۳۹ق، ج۳، ۱۱۹۷) در این صورت وسط به معنای عدل است، نه اینکه به معنای میانه دو شيء باشد. در پايان شايد بتوان گفت كه به لحاظ مفهومي، اگر چه عدالت مطابق با تعريف افلاطونی است، اما در برخی موارد اعطای حق به اندازه شایستگی، درمقام مصداق با حد وسط ارسطويي قابل تطبيق است.

#### تفاوت عدالت اخلاقي وفقهي

گاهی منظور از واژه عدالت، اصطلاح فقهی آن است که با ملکه عـدالت در فـن اخـلاق تُوَّدُّوْ وَارْهُ عدالت فقهی، هیئت و حالتی نفسانی است که به نظر عرف، از ارتکاب گناه کبیره و و التی نفسانی است که به نظر عرف، از ارتکاب گناه کبیره

بازمی دارد و با عدا لت در اصطلاح اخلاق، از دو جهت متفاوت است؛ اولاً عدالت فقهی ناظر به اوصاف ظاهری و ارجاع به نشانه هایی است که شرط صحت احکامی نظیر قبول شهادت و اقتدا در نماز است، در حالی که اصطلاح اخلاقی عدالت، ناظر به اعتدال نفس و به کار گیری شایسته قواست و امری واقعی برای نفس محسوب می شود؛ ثانیاً، عدالت فقهی تنها باگناه کبیره قابل جمع نیست، حال آن که عدالت اخلاقی با هیچ گناهی جمع نمی شوند؛ (طباطبایی: ۱۶۱۷ق، ج۲، ۲۰۲) لذا هر عدالت اخلاقی مستلزم عدالت فقهی است، اما هر عدالت فقهی نسبت به عدالت اخلاقی استلزام ندارد.

## رابطه عدالت اخلاقي و فضيلت تقوا

تقوا واژهای قرآنی است که در سخنان معصومین بخصوص نهجالبلاغه، بر آن تاکید بسیاری شده است. به طور معمول، تقوا روش عملی منفی و اجتناب در نظر گرفته می شود؛ بر این اساس، چنین به نظر می رسد که هر چه کناره گیری بیشتر باشد، تقوا کامل تر خواهد بود. اما باید توجه داشت که اولاً، در زندگی سالم، اصل پرهیز و نفی، یکی از اصول محسوب می شود ولی پرهیز از ضدی، برای رسیدن به ضد دیگر است؛ از این روی پرهیز مفید، محدود و معین است و اجتناب مطلق و کورکورانه قابل دفاع نیست؛

ثانیاً، مفهوم تقوا، با پرهیز هم معنا نیست، بلکه نیرویی روحانی است که بر اثر ممارست بسیار پدید می آید و پرهیز معقول مقدمه پدید آمدن این حالت روحانی است و از طرف دیگر معلول و نتیجه و از لوازم آن به شمار می رود. (مطهری: ۱۳۵۵، ۲۰۰ ـ ۲۰۲)

از منظر علامه، آن حالت روحانی (ملکه تقوا)همان اعتدال در به کارگیری قوای نفس (شهوی، غضبی و عقلی) وایجاد اعتدال بین آنهاست، که با ممارست در اجتناب هدفمند براساس آموزههای دینی، میسر می شود. لذا ایشان، بین اعتدال قوا وفضیلت تقوا قایل به عینیتاند وملکه تقوا را همان اعتدال نفس در قوا که شامل همه فضایل نفس می شود، دانستهاند.(طباطبایی:۱٤۱۷ق، ج ٥، ۲٦۸ و ۲۹۸)

در نتیجه متقی دارای تمام فضایل نفس است و از قوای نفسانیِ در حالتِ تعـادل و غیـر خالمانه بهره میبرد؛ زیرا از سویی گناه در هر مرتبـهای کـه باشـد،حامل ظلـم اسـت و زشـتی خ. وشناعت آن به مقدار ظلم نهفته در آن خواهد بود.

التحليل الدقيق يقضى أن سائر الذنوب إنّما هي شنيعة مذمومة بمقدار ما فيها من معنى الظلم، و هو الانحراف و الخروج عن الوسط العدل. (طباطبايي:١٤١٧ق،ج٧، ٤٤)

آشکار است که این ظلم در مرحله نخست متوجه نفس مرتکب است و موجب عدم کسب عدالت اخلاقی یا از دست دادن آن می شود. از سوی دیگر، گناه رذیلتی است که از قوه غضبیه، شهویه ویا مجموع آن دو، در حالت افرط و تفریط، ناشی می شود. لذا می توان گفت، گناه نتیجه عدم اعتدال نفس و حالتی ظالمانه در غضب(نیروی دفع ضرر) و شهوت (نیروی کسب منفعت) است، تکرار آن موجب رسوخ حالت غیر اعتدالی و ظالمانه در نفس می شود وکسب اعتدال نفس وقوای آن، با دوری از محرمات و به کارگیری صحیح قوای تحریکی (غضبیه و شهویه) به دست می آید. حاصل آن که چنانکه ملکه تقوا تابع و حاصل تکرار تقوا در عمل و دوری از گناه است، ملکه عدالت لازمه تقوای عملی مستمر، خواهد بود.

## تأثیر گناه بر شناخت حضوری

چنانکه پیش تر اشاره شد، علم حضوری علمی بدون واسطهٔ صور حکایی است که یکی از ویژگیهای مهم آن، قابل شدت و ضعف بودن است؛ با توجه به این ویژگی، علم حضوری به آگاهانه، نیمه آگاهانه و غیر آگاهانه تقسیم می شود. شدت و ضعف این نوع علم به دو عامل بستگی دارد:

۱. شدت و ضعف توجه نفس: برای مثال شدت و ضعف در علم حضوری به حالات روانی و تا حدود زیادی به توجه نفس وابسته است؛ به طور مثال شدت درد که یکی از حالات نفس و روان محسوب می شود، در اثر انصراف توجه، کاهش می یابد؛

۲. شدت و ضعف وجود عالم: تفاوت در مراتب علم حضوری، گاهی نیز به اختلاف مراتب وجود فاعل شناسا بر می گردد. یعنی هر چه نفس از مرتبه وجودی کاملتری برخوردار باشد، علوم حضوری آن شدیدتر و آگاهانه تر خواهد بود. برای مثال، نفس در مراحل ابتدایی، ممکن است در اثر ضعف علم، بین خود و بدن، رابطه عینیت برقرار کند و نفس را همان بدن بیندارد، ولی با تکامل جوهر نفس، دیگر چنین اشتباهی در برداشت و تعبیر از علم به خود روی نمی دهد. از این رو می توان گفت، برخی علوم حضوری با حصول توجه و اشتداد وجود، به صورت آگاهانه در می آید و از قوه و استعداد به فعلیت می رسد و هر چه و جود کامل تر

يُرونَى يُاي فلسني-كلاي

گردد، علم حضوری شدت بیشتری یافته و از وضوح بیشتر برخوردار می شود. (مصباح یزدی: ۱۳۷۰، ج۱، ۱۷۷و ۱۷۸)

# تأثیر گناه بر شناخت حضوری انسان از خود

از آن جا که علم حضوری عین وجود عالم است و فاعل شناسا هیچ لحظه از مشاهده و حضور خود خالی نیست، تطابق و عدم تطابق (خطا) معنایی ندارد، اما قابل تشدید و تضعیف است. بسته به آنکه انسان، در اثر افعالش چه هویتی یافته و از چه شدت وجودی، بهرهمند است، به همان میزان از خویش، شناخت حضوری دارد.

گناه به عنوان عاملی که از افراط یا تفریط در غضب و شهوت منبعث می شود و تکرار آن موجب رسوخ این حالت غیر اعتدالی در نفس می گردد، انسان را از زمره بهایم بلکه نازل تر از آن قرار می دهد؛ از این رو، به همان اندازه شناخت حضوری انسان از خویش نیز دچار تنازل و تضعیف می شود؛ زیرا دلبستگی به دنیا که اساس هر خطا و گناهی است و صرف همه همت در راه تحصیل آرزوهای مادی، زمینه آن را فراهم می آورد که چنین شخصی حتی فاقد خود آگاهی و توجه نسبت به علم حضوری از خویشتن بشود و نیزدچار ضعف و جودی گردد و در طرز تفسیر از علم به خود دچار اشتباه شود؛ در نتیجه خود را همین تن و بدن مادی می داند و نمی تواند شناخت حصولی از علم حضوری به خود را به مطابَق آن تطبیق دهد. (طباطبایی:۱۲۱۷ق، ج۲، ۱۷۸۸–۱۸۰)

علامه طباطبایی، ذیل آیه شریفهٔ «و لا تکونوا کالّذین نسوا اللّه فانساهُم أنفسهُم أولئک هُمُ الْفَاسِقُونَ» (الحشر، ۱۹)، چنین توضیح میدهند که، معنای اصلی مصدر نسیان، زایل شدن صورت معلوم از نفس است، ولی در استعمال آن توسعه داده شده و واژه «نسوا» در مطلق روی گردانی و اعراض به کار رفته است؛ یعنی آیه، روی گردانی از خدا را موجب فراموشی از خود بیان می فرماید. زیرا در اثر اعراض از خدا که در عصیان نسبت به باری تعالی بروز می یابد، فقر و حاجت سرشتی خویش را که با صفات ذاتی خداوند مرتبط است، از یاد برده و خود را موجودی مستقل می پندارد و حیات، قدرت، علم و دیگر کمال نفس را از آن خود می داند. در چنین حالی با پندار نادرست از خود در اثر ضعف وجودی ناشی از ارتکاب معاصی به جای اعتماد بر خداوند برخود تکیه می کند. (طباطبایی:۱۷۱۷ق، ج ۱۹ ، ۲۱۸–۲۲۰)

انصراف توجه از مادیات و هوسهای زودگذر که عامل خود فراموشی است، از دو راه برای انسان حاصل میشود؛ (برنجکار: ۱۳۷٤، ۷۹)

 ۱) راه بیرونی: در خلال ایام زندگی،گاهی حوادث مختلف تکان دهندهای رخ نشان میدهد که نفس را از غیر خود، به خصوص لذایذ جسمانی منصرف و متوجه خویشتن خویش می سازد.

۲) راه درونی: کسانی که از روی اراده در طریق ریاضت و مجاهده و امر نفس، مشغول
 سلو کاند.

از نگاه علامه در طریق اخیر، معرفت نفس به طور کامل و تمام برای همگان حاصل نمی شود؛ زیرا عدهای از ایشان هدفی غیر از این شناخت ندارد و از آفریدگار نفس غافلند، حال آن که شناخت تام از طریق شناخت علت به معلول حاصل می شود؛ لذا اگر دین به کسب معرفت نفس سفارش می کند، برای آن است که نزدیک ترین آیه های خداوند به انسان است. (طباطبایی: ۱۵۱۷ق، ۲۳، ۱۸۰ و ۱۸۱)

در پایان می توان گفت، عرفان نفس مسألهای فکری نیست، بلکه مقصدی عملی است که جز از راه عمل نمی توان آن را به دست آورد؛ لذا مباحث نظری علم النفس فلسفه، هدف را برآورده نمی سازد. (همان، ۱۹۲-۱۹۶)

# تأثیر گناه بر شناخت حضوری از خداوند

شناخت حضوری انسان به خداوند، مانند هر معرفت حضوری دیگر، شناختی دایمی است؛ لذا امیرمؤمنان(ع) می فرمایند: آن الله اجل من آن یحتجب عن شی او یحتجب عنه الشی؛ (مفید: ۱۶۱۳ق، ج۱، ۲۲۴) اما به مانند هر علم حضوری دیگر قابل تشدید و تضعیف است. هر چه نفس شناخت حضوری قوی تر نسبت به خود داشته باشد، از معرفت حضوری شدیدتری به خداوند بهره می برد؛ اعرفکم لنفسه اعرفکم لربّه.(حر عاملی: ۱۳۷۱، ۲۰۲) این حدیث شریف عکس نقیض آیه ۱۹ از سوره حشر محسوب می شود (طباطبایی: ۱۶۱۷، ۱۲۰۲).

يُرونَيُ بلي فلسني-كلاي 👨

مواردی دیگر، انقطاع اختیاری است.

از نگاه علامه طباطبایی، انسانها بر حسب انقطاع اختیاری از مادیات وصَـرف توجـه بـه ماورای آن، بر سه طبقهاند؛

طبقه اول: انسانهایی اند که علاوه بریقین به معارف لازمه الهیه در انقطاع قلبی از عالم ماده استعداد دارند و فقط دلبستگی شان خداوند است؛ چنین افرادی با کسب ملکه تقوا تحت ولایت الهی قرار می گیرند و با قلب به عنوان نفس که مالک قوای شاختی و تحریکی آدمی است، در اثر شناخت حضوری قوی از خداوند، به آگاهی هایی نایل می شوند که با منطق و فلسفه به دست نمی آید و باطن آسمان و زمین را که همان وجه انتساب آنها به خداوند است، رؤیت کرده و در این راستا با حقیقت اشیاء آشنا می شوند؛ اللهم ارنا الاشیاء کما هی.

طبقه دوم: افرادی اند که به خداوند ایمان تام دارند، اما در اثـر خـواطر و واردات نفـسانی تام الانقطاع از این عالم نیستند، لذا اگر چه خدا را چنان عبادت می کنند که گویی او را می بیننـد اما ایمان ایشان به غیب، از یَس حجاب است.

طبقه سوم: این گروه عموم مردم را تشکیل میدهند و می توانند اعتقاد صحیح درباره مبدأ و معاد به دست آورند و فی الجمله بر طبق آن عمل کنند.

از آنجایی که طبقه اخیر تابع هوا و حب دنیایند و حرکات و سکناتشان دنیامحورانه است، عبادت ظاهریشان تأثیری در اشتداد وجودیشان نداشته و هویتی نازله دارند. (طباطبایی:۱۳٦۰، ۱۷-۲۱) این ضعف وجودی ممکن است تا آنجا تنازل پیدا کند که آیه نفس، در نظر صاحب آن هیچ دلالتی بر خداوند نداشته باشد،که در چنین حالتی،فاعل شناسا، علم به علم حضوری از خداوند ندارد و دچار غفلت از حق است؛

أن للإنسان شعورا بربه غير ما يعتقد بوجوده من طريق الفكر و استخدام الدليل بـل يجـده وجدانا من غير أن يحجبه عنه حاجب، و لا يجره إلى الغفلة عنه إلا اشتغاله بنفسه و بمعاصيه التـى اكتسبها، و هي مع ذلك غفلة عن أمر موجود مشهود لا زوال علم بالكلية و من أصـله فلـيس فـي



كلامه تعالى ما يشعر بذلك البتة بل عبر عن هذا الجهل بالغفلة و هي زوال العلم بالعلم لا زوال أصل العلم. (طباطبایی:۱٤۱۷ ق،ج۸، ۲٤٠)

در پایان می توان گفت، علم حضوری به خود و خداوند عین یکدیگر و در شدت و ضعف یک اندازهاند؛ زیرا انسان به اندازه سعه وجودیش که عین شناخت حضوری از خود است، به خداوند علم حضوری دارد. دراین میان، گناه و تقوای عملی به میزان تأثیر بر شدت و ضعف نفس، در واقع بر علم حضوري به خود و خداوند تأثیر مي گذارند. اين دو شناخت، بــه شيوه يكساني يعني ميزان انقطاع و اقسام آن، قابل تشديد و تقويت است.

# معنای تأثیر گناه بر شناخت حصولی

شاید در بدو امر معنایی که برای تأثیر پذیری به ذهن برسد،خطا بـودن شـناخت اسـت. گرچه مهمترین نوع تأثیر پذیری، خطابودن است، اما تأثیر پذیری شناخت به آن خلاصه نمی شود. سوال این است که آیا در همه علوم حصولی خطا راه دارد و آیا خطا در تمام قوای ادراکی ممکن است.

گرچه فلاسفهٔ مسلمان، تمام علوم حصولی را به بدیهی و نظری تقسیم میکنند، ولی هدف از این تقسیمبندی، بیان چگونگی و نحوه پیـدایش علـم اسـت، کـه یکـی از راه فکـر و دیگری بدون نیاز به آن حاصل می شود؛ لذا این تفکیک دست کم به تنهایی ملاک صدق وكذب(خطا بودن) شناخت محسوب نمي شود. اساساً زماني ارزش گـذاري دربـارهٔ صـدق يـا كذب يك شناخت حصولي معنادار مي شود كه اولاً، مطابقي در خارج از حكايت شناخت وجود داشته باشد و ثانياً، مطابَق مورد لحاظ فاعل شناسا باشد. (فياضي:١٣٨٣، ٤-٧)

با توجه به نكات پيش گفته، مي توان نتيجه گرفت،خطا در كـاركرد عقـل و تنهـا در مقـام

منظور از قوای شناخت، ابزار مورد نیار برسی میرساند. قوای ادراکی انسان عبارتند از، حس، عقل. آن چه از آن به ابزار حس تعبیر می ـــیــ میرساند. قوای ادراکی انسان عبارتند از، حس، عقل. آن چه از آن به ابزار حس تعبیر می شود؛ مقصود از حواس ظاهر همان حواس پنج گانه و به عبارت دقیق تر فظاهری و حس باطنی تقسیم می شود. ۱. منظور از قوای شناخت، ابزار مورد نیاز برای کسب شناخت است که در این راه، به انسان یاری

مقایسه تصدیق با خارج معنادار است. لذا قوای ادراکی دیگر یعنی حواس ظاهر و باطن، چـون محـصولشان شـناخت تـصوری و مفـرد اسـت (جـوادی اَملـی:۱۳۷۸، ۳۱٤)خطـا در اَنهـا بیمعناست.

علاوه بر خطا بودن شناخت، می توان تأثیر پذیری را به جهل (عدم دستیابی به هیچ فهمی از شناخت) و نسیان (از یاد بردن شناخت) معنا کرد؛ در این صورت تأثیرپذیری از گناه، شامل حیث حکایت گزاره از خود (یعنی همان فهم از گزاره که مقدم بر مقام حکایت و تطبیق است) و تصورات نیز می شود؛ زیرا دایرهٔ جهل و نسیان علاوه بر حکایت از خارج، دو جنبه اخیر را نیز در بر می گیرد؛ لذا اگرچه خطا به حواس ظاهر و باطن و نیز عقل در مقام فهم گزاره، راه ندارد، اما نسیان (که مربوط به قوه حافظه است) و جهل از حکایت گزاره خارج از اعم خواهد بود و دیگر شناختها یعنی حیث حکایت گزاره از خود و تصورات را هم شامل می شود و بازیابی و فهم آنها نیز، در معرض اخلال قرار می گیرد. در حدیث نبوی به نسیان شناخت در اثر گناه اشاره شده است؛

اتقوا الذنوب فانّها ممحقة للخيرات انّ العبد ليذنب الذنب فينسى بــه العلــم الــذى كــان قــد علمه... (رى شهرى: ١٣٧٥، ح ٦٦٣٣) علاوه بر اين مى تــوان، تاثيرپــذيرى را در قالــب ســهولت وسرعت در دستيابى به شناخت نيز، معنا كرد.

انسانها در رسیدن به مطلوب فکری، در کیف یعنی در سرعت رسیدن به مطلوب و نیز کمیّت و مقدار آن، از یکدیگر متفاوتند، تفاوت در سرعت به این معنی است که شخص با فکر و حرکت ذهنی به مطلوب میرسد و دیگری بدون حرکت و با قوه حدس به حد وسط دست می یابد؛ لذا حد نقصان به آن است که تمام مطالب از روی فکر باشد و حد کمال یعنی دفعتاً یا قریب به آن، تمام علومی را که برایش امکان دارد، تحصیل کند؛ بنابراین می توان بین غباوت و فطانت مراتب بسیاری فرض کرد، که به مرتبه کمال آن، توان قدسیّه گفته می شود. (ابن سینا:

# آیا تحلیه به فضایل به مثابه راهی برای شناخت حصولی است؟

برخی بر این باورند که علم با تخلیه از رذایل و تحلیه به فضایل حاصل می شود و به تقوا آید. به عنوان جامع فضایل و راهی برای کسب علم حصولی می نگرند.

از نگاه علامه طباطبایی این همان تذکر افلاطونی و فطری بودن علوم است که انصراف از مادیات و رجوع به نفس را عامل شناخت می داند.

...طريق التذكر و هو الذي نسب إلى أفلاطون اليوناني و هو أن الإنسان لو تجرد عن الهوسات النفسانية و تحلي بحلية التقوي و الفضائل الروحية ثم رجع إلى نفسه في أمـر بـان لــه الحــق فيــه. (طباطبایی:۱۷۱۷ق، ج۵، ۲۶۱)

اقوال قائلین به تذکر و فطری بودن علوم را می توان به دوستهٔ کلی تقسیم کرد؛ گروهی بر این باورند که، علوم انسان از ابتدا برای او حاصل و بالفعل موجود است و هـر علـم جدیـد، چیزی جز تذکر به معلومات خویش نیست؛ در مقابل گروه دیگری علوم را بالفعل موجود نمی دانند؛ زیرا اگر چه در باطن نفس موجود است، اما به خاطر غفلت در نزد انسان فعلیت ندارد و با انصراف از شواغل مادی حقایق کشف می شود. عرفا و اهل اشراق قرائت اخیر از تذكر را پیش رو می گذارند.(همان،۲۶۲) اگرچه علامه طبق آیات و روایات، تقوا را در شناخت حصولی بی تأثیر نمی دانند، اما آن رابه عنوان راهی مستقل برای علوم حصولی نمی پذیرند.

اعتبار الكتاب و السنة التقوى في جانب العلم مما لا ريب فيه، غير أن ذلك ليس لجعل التقوى أو التقوى الذي معه التذكر طريقا مستقلا لنيل الحقائق وراء الطريق الفكري(همان،٢٦٧)

زیرا تمام علوم تصدیقی بر علوم تصوری مبتنی است و اَن نیز حسی بوده و یا بـه حـس برمي گردد و با فقدان حتى يک قوه حسى، از علوم مربوط به آن،چه تصوري و چـه تـصديقي، محروم می شویم؛ لذا هر تقریر از تذکر و فطری بودن علوم که با انصراف از مادیات و پاکی از رذایل حاصل می شود، مورد پذیرش علامه نیست.

أن البحث العميق في العلوم و المعارف الإنسانية يعطى أن علومه التصديقية تتوقف على علومه التصورية و العلوم التصورية تنحصر في العلوم الحسية أو المنتزع منها بنحـو مـن الأنحـاء و قـد دل القياس و التجربة على ان فاقد حس ت تصورية كانت أو بديهية، و لو كانت العلوم موجوده مهوي مصورية كانت أو تصديقية، نظرية كانت أو بديهية، و لو كانت العلوم موجوده مهوي لم يؤثر الفقد المفروض في ذلك، و القول بأن العمى و الصمم و نحوهما مانعة عن التذكر رجوع عن لم يؤثر الفقد المفروض في ذلك، و القول بأن العمى و الصمم و نحوهما مانعة عن التذكر معنى الرجوع إلى النفس بالانصراف عن التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع إلى النفس بالانصراف عن التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع إلى النفس بالانصراف عن التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع إلى النفس بالانصراف عن التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع إلى النفس بالانصراف عن التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع الموروض في التعلقات المادية مفيد لـذكر معنى الرجوع الموروض في التعلقات المادية مفيد لـذكر الموروض في التعلقات الموروض في التعلقات المادية مفيد لـذكر الموروض في التعلقات التعلقات الموروض في الموروض في التعلقات الموروض في التعلقات الموروض في الموروض في الموروض في التعلقات الموروض في التعلقات الموروض في ا

نتیجه آنکه، تقوا راهی از راههای شناخت حصولی درقبال قوای ادراکی، از جمله عقل محسوب نمی شود. آشکار است که این سخن به معنای نفی تأثیر تقوا و آراستگی به فضایل بر شناخت نیست. در ادامه جایگاه تقوا در علم حصولی را پیمی گیریم.

## جایگاه تقوا در کسب علوم حصولی

با توجه به آنکه، علامه طباطبایی، تقوا را طریقی مستقل بـرای کـسب معـارف حـصولی محسوب نمیکنند، اکنون این سوال مطرح میشود که آیا ملکه تقوا و تحلیـه بـر ویژگـیهـای اخلاقی در تحصیل علوم حصولی، که مهمترین آن از طریق عقل حاصل میشود، تاثیر ندارد.

از نگاه علامه، بحث دربارهٔ جایگاه تقوا در شناخت ناظر به استقامت نیروهای نفس، از جمله عقل است؛

بل اعتبار التقوى لرد النفس الإنسانية المدركة إلى استقامتها الفطرية...(همان،٢٦٨)

علامه در جاى ديگر چنين مى فرمايند: ...أن العقل أيضا إنّما يستقيم فى عمل ه إذا استقام الإنسان فى تقواه و دينه الفطرى... (همان، ٣١١)

این سخن به آن معناست که، ملکه تقوا بر کارکردهای قوا از جمله نیروهای ادراکی که در این میان، عقل از همه مهمتر است،نقش مثبت دارد؛زیرا انسان علاوه بر عقل، از نیروهای متضاد غضبی و شهوی بهره میبرد؛ وقتی تمایل به قوهای از قوا و پیروی از آن از حد زیاد شود، موجب طغیان آن قوه و ضعف و حتی اضمحلال و از بین رفتن قوای مخالف می شود؛ در نتیجه با اعمال عادلانه این قوا و حاکم کردن ملکه عدالت بر قوای نفس که از منظر علامه طباطبایی همان ملکه تقواست، می توان بر افکار خویش مسلط شد؛ زیرا با افراط و تفریط در قوای شهوی و غضبی، خواستههای آن قوا بر نفس حاکم شده و عقل استقامت خویش را از دست می دهد؛ (همان، ۲۱۷-۲۱۹) در نتیجه می توان تقوا را شرط تعقل صحیح دانست و نه راهی در برابر تفکر منطقی.

فظهر من جميع ما تقدم أن القرآن الكريم إنّما اشترط التقوى في التفكر ... و قارن العلم بالعمل للحصول على استقامة الفكر و إصابة العلم ...(همان، ٢٧٠)

اکنون این سؤال،پیش می آید که تمایز دیدگاه علامه از افلاطون مبنی بر این که فیلسوف ه: آیل به کمک دیالکتیک وپاکی نفس به شناخت دست می یابد، چیست. نزد علامه، شرط بودن تقـوا

۶.

به معنای زمینه ساز بو دن فقدان تقوا (به مثابه عدم اعتدال نفس وقوای آن) برای عدم دستیابی به شناخت صحیح است، در حالی که درنظر افلاطون پاکی نفس شرط لازم است؛ زیرا به نظر علامه، اگر تقوا راهی در برابر قوای ادراکی برای کسب شناخت باشد، استدلالهایی که قرآن كريم در برابر كفار، مشركان و اهل فسق وفجور اقامه مي فرمايد لغو و بيهوده خواهد بود.

...إذ لو كان الأمر على ذلك لغت جميع الاحتجاجات الـواردة في الكتـاب علـي الكفـار و المشركين و أهل الفسق و الفجور ممن لا يتبع الحق ... (همان،٢٦٧)

# دامنه تأثير تقوا بر علم حصولي

مي دانيم كه آياتي في الجمله بر تأثير تقوا بر شناخت اشاره دارد؛ ﴿إِن تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً» (الانفال، ٢٩)، «وَ مَن يَتَق اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً» (الطلاق،٢)، «وَ اتَّقُـوا اللَّــة وَ يُعَلِّمُكــمُ اللَّهُ» (البقره، ۲۸۲). ا

نکته مهم این است که دریابیم، دایره تأثیر تقوا تا چه حدودی است. برای توضیح این مطلب، می توان بحث را در قالب دو حوزه کارکرد عقل در عمل ونظر مورد بررسی قــرار داد؛ ٔ یعنی آیا گناه یا ملکه تقوا بر شناخت درباب حسن و قبح و باید و نبایـد تـأثیر مثبـت و منفـی دارد، یا آنکه می توان این تأثیر را بر علوم نظری نیز قائل شد. در پاسخ به این پرسش، دست كم دو جواب پيش روى است؛ از منظر شهيد آيةالله مطهري، با توجه به لحن آثار ديني در باب تأثير تقوا، اين عامل تنها بر عقل عملي انسان، يعني شناخت آنچه در طريق كسب سعادت و

۱. بسیاری به آیه اخیر، برای بحث حاضر استشهاد می کنند، اما علامه این مسأله را نمی پذیرند؛ زیرا واو عطف فاصله شده و جملهها مستقل از یکدیگرند. علاوه آن که سیاق آیه با این معنی مناسبت ندارد. (طباطبایی:۱۴۱۷ ق، ج۲، ۴۳۵)

۲. تمرکز بحث بر عقل به معنای تاثیرنایذیری دیگر قوای ادراکی نیست، بلکه چون این نیروی ادراکی از

کمال انسان دخالت دارد،مؤثر است و بر عقل در حوزه هستها و نظر،تأثیری ندارد (مطهری:[بی تا]،۳۱ و ۳۲)

در مقابل، علامه طباطبایی علاوه بر تأثیر مثبت تقوا بر شناختهای عملی، آن را تضمین کننده کارکرد عقل در حوزه نظردانستهاند. ایشان در یک تقسیم بندی علوم را به سه دسته تقسیم کرده و همه را هدایتی از جانب خداوند به انسان معرفی مینمایند؛ علومی که از راه حس به دست میآید، علوم کلی که ریشه در فکر و نظر دارد و علوم عملی درباره صلاح و فساد کارها که فطری و به الهام الهی است. (طباطبایی:۱۶۱۷ق، ج۵، ۱۳–۳۱۲)

علامه، تاثير التزام به علوم عملى (تقواى الهي) بر قوه ادراك نظرى را چنين بيان مي كنند: الانسان اذا فسد دينه الفطرى و لم يتزود من التقوى الديني لم تعتدل قواه الداخلية الحسية من

شهوة او غضب او محبة او كراهة و غيرها و مع اختلال امر هذه القوى لا تعمل قوة الادراك النظرية عملها عملا مرضيًا. (همان، ٣١١و٣١٢)

# تأثیر گناه بر عقل عملی

انسان در طریق سعادت و تقرب به خداوند، با کمک عقل عملی اور اه می پیماید؛ کارکرد عقل در حوزه عمل به آن معنی است که نوع انسان، آنچه از تقوای عملی را که در راه رسیدن به ملکه تقوا و اعتدال نفس کمک می کند، در می یابد. در مواردی عقل عملی خود به طور استقلالی، حسن و قبح افعال را که منشأ حکم باید و نباید است، می فهمد؛ چنانکه متون دینی به حکم مستقل عقل عملی، گواهی می دهد و آن را الهام از جانب خداوند و از نتایج تسویه و ویژگی خلقت نفس آدمی معرفی می فرماید؛ «و نفس و ما سواها فاًلهٔ مها فجورها و تقواها».

علامه طباطبایی، در ذیل آیه «و تَعَاونُوا عَلی الْبرِّ و التَّقْوی و لا تَعَاونُوا عَلی الإِثْمِ و َ الْعُدُوانِ» (المائده، ۲) حدیثی از پیامبر اعظم (ص) نقل می کنند که بر توان تمییز کار نیکو از

۱. این واژه دربارهٔ قوای عالمه وعامله کاربرد دارد؛ ولی مراد از آن در بحث حاضر قوهٔ عالمه است.



زشت، از سوی انسان اشاره دارد. (طباطبایی، ۱٤۱۷:ج۵، ۱۹۰)

بدون شک، این سخن به آن معنی نیست که بر اساس عقل عملی می توان همه خوبی و بدی ها را تشخیص داد؛ بلکه علامه در تقسیم های پیش گفته، گناه رادر یک تقسیمبندی به دو دسته تقسیم می کنند؛ بعضی ظلم بودنشان برای عقل، قابل فهم است و قرآن کریم بر آن گناه ظاهری نام می گذارد و زشتی برخی در ابتدا قابل تشخیص نیست، بلکه بر اساس تبیین تعالیم وحیانی، مورد شناسایی واقع می شود و عقل با تفکر، حکم الهی را تصدیق می کند که از آن به گناه باطنی اعبیر می گردد. (طباطبایی:۱٤۱۷ق، ج۷، ۳۳۳)

از نظرعلامه طباطبایی،در مواردی که انسان،حکم مخالف عقل عملی را ترجیح میدهد، در واقع تحت تأثیر قوه غضبیه و یا شهویه، حُسن آن را قبول کرده و بر اساس همین پذیرش، حکم به وجوب عمل کرده و آن را انجام میدهد (طباطبایی: ۱۳۲۱، ۱۳۳۱و۱۷۲و،۲۰۰) و مطابق با حکم مخالف عقل عملی، عمل می نماید. این ارتکاب گناه آلود اگر چه با علم به خوبی و بدی صورت می پذیرد، اما در اثر تکرار عمل بر خلاف مقتضای عقل عملی، عمل ناپسند در نفس ملکه و راسخ می شود، به گونهای که حتی عقل عملی، دیگر علیه آن عمل ناپسند حکمی نمیکند و آن را به هیچ وجه قبیح نمی شمارد (طباطبایی: ۱۳۷۱، ج۱، ۱۱۲-۱۱۶) و کار به آنجا می رسد که از عمل مطابق با عقل عملی (یعنی آنچه انجام نشده و فی الواقع حُسن دارد) شدن حالت غیر اعتدالی قوای شهویه و غضبیه در نفس و فقدان اعتدال خُلقی، موجب می شود شدن حالت غیر اعتدالی قوای شهویه و غضبیه در نفس و فقدان اعتدال خُلقی، موجب می شود خلقی، زمینه را برای نداشتن یا از دست دادن فضایل خلقی دیگر و یا تحصیل سایر رذایل خلقی، زمینه را برای نداشتن یا از دست دادن فضایل خلقی دیگر و یا تحصیل سایر رذایل فراهم می سازد و در نتیجه مقتضی اخلال در شناخت فضایل دیگر، فراهم می آید.

علامه طباطبایی در ذیل آیه شریفه «فَرِیقاً هَدَی وَ فَرِیقاً حَقَّ عَلَیهِمُ الضَلَالَةُ إِنَّهُمُ اتخَـنُوا الشیَطانَ أُولْیَاءَ مِن دُون اللَّه وَ یحْسبُونَ أَنهُم مُهُنتَدُونَ» (الاعراف، ۳۰)، درباره رسوخ و استواری

۱. و و ذَرُوا ظاهِر الأثم و بَاطِنَهُ الانعام، ١٢٠).

روبش ياي فلمني كلاي

عمل نادرست در نفس چنین توضیح می دهند که، تا وقتی انسان راه باطل می پیماید، اگر به باطل بودن آن اعتراف کند، امید به برگشت وجود دارد؛ اما اگر کار به جایی رسید که حق بودن باطل را پذیرفت و آن را هدایت پنداشت، گمراهی و ضلالتش حتمی است.

در پایان این قسمت می توان چنین نتیجه گرفت که تأثیر تقوا بر کارکرد عقل در حوزه عمل، به تأثیر این عامل برکسب اعتدال عقل در این حوزه، باز می گردد؛ یعنی اعتدال قوای غضبی و شهوی، که از تقوا و التزام به عقل عملی و معصیت نکردن ناشی می شود، تأثیر مستقیم بر کسب فضایل عقلانی پیش گفته و اعتدال عقل در حوزه عمل دارد و به تبع بر کارکرد عقل و فهم شخص متقی در این حیطه تأثیر مثبت دارد. در مقابل گناه و عدم التزام به عقل عملی، که عامل بر هم خوردن عدالت در توان غضبی و شهوی است، فراهم آور عدم اعتدال عقل در حوزه عمل می شود و گناهکار، دچار رذایل عقلانی شده و در نتیجه کارکرد نادرست عقل (خطا،نسیان، عدم فهم و کندی درفهم) گریبان گیر او می شود؛ روایاتی بر فراست مومن که همان حدت عقل و تیز بینی و از فضایل عقلانی محسوب می شود، تاکید می کند؛

اتقوا فراسة المومن فانّه ينظر بنور الله عزّ و جل. (رى شهرى:١٣٧٥، ح١٥٧٨١)

شخصِ با ایمان با غلبه بر غضب و شهوت، دارای فضیلتی عقلانی می شود که به وسیله آن، راه هدایت و ضلالت را، که مربوط به شناخت عقلی در حوزه عمل است، تشخیص می دهد و رهمی پیماید. در مقابل، احادیثی گناه کار را دارای سفاهت که رذیلتی عقلی است، معرفی می فرماید؛ فلعن الله السفهاء لرکوب المعاصی. (نهج البلاغه، خطبه ۱۹۲)

تعبیر از گناه کار به سفیه، به آن معنی است که معصیت کار، از حیث عقلی و قوه شناخت دچار اخلال و عدم اعتدال است؛ در صورتی که عدم اعتدال قوای شهوی و غضبی انسان در نفس راسخ شده و او از حیّز انسانیت خارج شده باشد، سفاهت که همان حالت غیر اعتدالی عقلی است، نیز در نفس رسوخ می یابد و تشخیص راه صحیح از ناصحیح را سلب می کند؛

... فالصورة صورة انسان و القلب قلب حيوان لا يعرف باب الهدى فيتبعه و لا باب العمى فيصد عنه .... (همان، خطه ۸۷)

# رُوْدُ تأثیر گناه بر عقل نظری

چنانکه نقل شد، علامه طباطبایی التزام به تقوا را بر عقل نظری که ناظر به واقعیتهاست،



مؤثر می دانند. در واقع این سخن به معنی آن است که حالت اعتدالی قوای خلقی (غضبی و شهوی) بر فضایل عقلانی و کارکرد عقل در این حوزه مؤثر است. این تحلیل از رابطه قوای خُلقى و عقلى و في الجمله تأثير قواي خلقى بر كاركرد عقل را قبول مي نمايد.

شاید بتوان، وجه این ارتباط را چنین تبیین کرد که هر چند علم و ادراک امری انفعالی است، اما از جمله مقدمات تحصيل هر شناختي، توجه نفساني است(مصباح يـزدي:١٣٧٧، ٩٧) كه امرى مقدور و تحت اختيار محسوب مىشود؛ حتى مقدمات تحصيل شناخت ممكن است، مانند استدلال عقلی از جنبه ارادی تری نظیر چینش مقدمات نیز بهرهمند باشد؛ از این روی مى توان گفت، علم حاصل حركت يا حركات مقدور و تحت اختيار دانست

با عنایت به این نکته که در هر حرکت اختیاری، قوای شوقی (غضبی و شهوی)، کار تحریک و واداشتن نفس و قوای آن را برای انجام کار به عهده داشته و تحصیل شناخت نیز از جملهٔ افعال اختیاری است، این قوا (غضبی وشهوی) مبدأ تصرفات نفس در مقدمات افكار و ادراكات نيز محسوب مي شوند؛ (مصباح يزدى: ١٣٨٠، ج٢، ١١١) طبق اين نكته، در تعادل بودن قوای شوقی (تحریکی) به طور قهری در به کارگیری قوای نفس ازجمله قوای ادراکی و صحت عمل كرد آنها، مؤثر خواهد بود. لذا از آن جهت كه گناه نشاني از نااعتدالي قواي تحریکی و ناشی از آن است، تکرار گناه را میتوان عامل رسوخ این حالت ظالمانه در قوای تحریکی نفس ارزیابی کرد که بر قوای دیگر بخصوص قوای ادراکی تأثیر میگذارد. در مقابـلْ تقوا، به کارگیری هر یک از قوا در جایگاه خویش است و نشانهٔ آن حاکم بودن احکام عقل عملي بر قواي تحريكي است كه از اين طريق، اين دو نيرو تحت انقياد نفس قرار مي گيرنـد و تقوا مانع افراط یا تفریط در عمل کرد آنها می شود.

در واقع، ملکه تقوا یا همان اعتدال قوای نفس، روندی است که در ضمن آن شخص، از طریق اطاعت از فرامین و اجتناب از معاصی، بر قوای تحریکی خود به معنای واقعی، مسلط مىشود.

أشكار است كه تقواي واقعي، با صرف انجام عبادات جوارحي حاصل نمي شود؛ بر اساس روایاتی از معصومین علیهمالسلام، اهل عبادت بر چند دستهاند؛ عدهای از ترس و خوف 🗽 🗴 الهی به عبادت مشغولاند، گروهی برای کسب ثواب و منفعت عبادت میکنند و دستهای دیگر احرارند و به خاطر اهلیت خداوند برای عبادت، او را می پرستند. از نگاه علامه، عبادت طریق

اول، خالی از شرک نیست، زیرا به دنبال جلب منفعت و یا دفع ضررند و عبادت واقعی که منجر به ملکه تقوا می شود از آنِ گروه اخیر است که تمام رغبت و امیال خویش را به خداونـد اختصاص می دهند. (طباطبایی:۱۵۷ق، ج۱۱، ۱۵۸و ۱۵۹)

در واقع می توان گفت، تسلط بر قوای تحریکی و تقوا از طریق تصحیح انگیزه ها و نیت، که همان جهت انتساب فعل به فاعل است، حاصل می شود و در این میان گروه سوم بر قوای خود تسلط دارند و به معنای واقعی، واژهٔ متقی سزاوار آنان است و دو گروه دیگر، بر قوای تحریکی، تسلط لازم و کافی ندارند. از این رو، روایاتی بر تأثیر ورع بر شناخت دلالت دارد و احادیث دیگری هوا آرا آفت عقل و دوری از آن را موجب صحت کارکرد عقل بیان می کند  $^{*}$  و برخی از احادیث، گناه را موجب فراموشی شناخت معرفی می فرماید.  $^{*}$ 

## نحوه وچگونگی تأثیر

چنانکه اشاره شد، قوای تحریکی یا شوقی (غضبی و شهوی) مبدأ واداشتن نفس به افعال است. این قوا در واقع مبدأ کراهت و کششها نیز محسوب می شود. با توجه به این نکته که این حالات نفس قابل شدت و ضعف است و این که در هرعمل مقدور و تحت اختیار، قوای شوقی دخالت دارد و کسب شناخت نیز عملی اختیاری محسوب می شود، می توان تأثیر پذیری کار کرد قوای شناختی بخصوص عقل، از قوای تحریکی نامتعادل، را به دو گونه کمی و کیفی بررسی کرد:

- ۱) تعداد به کارگیری قوای تحریکی نامتعادل؛
- ۲) میزان تمایل به کذب یک گزاره و کراهت از صدق آن.

عامل کمی یا همان تعداد به کارگیری قوای تحریکی، بدین معناست که احتمال

۴. حدیث مربوط به آن، در بحث از معنای تأثیر گناه بر علم حصولی گذشت.



ا. «لايزكو العلم بغير ورع». (رى شهرى:١٣٧٥) - ١٠۶٨٩)

۲. يعنى حالت غير اعتدال مند توان جلب منفعت و دفع ضرر.

۳. «من جانب هواه صح عقله». (ری شهری:۱۳۷۵، ح ۱۳۶۰)

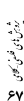
تأثیرپذیری به میزان تعداد به کارگیری قوای نامتعادل بستگی دارد. لذا قوای تحریکی ظالمانه، بربدیهیات بخصوص اولیات کمترتأثیر میگذارند و بهطورعادی قبول نکردن آن، مکابره خواهد بود. ۱ اما هر چه شناخت دارای مقدمات بیشتری باشد، احتمال خطاپذیری آن افزایش می یابد.

تأثیر عامل کیفی یا میزان تمایل به کذب و کراهت از صدق یک گزاره، یعنی آن که هر چه این گرایشها بیشتر باشد، به همان مقدار احتمال تأثیرپذیری سیر صعودی می گیرد؛ زیرا قوای تحریکی که همان توان جذب منفعت و دفع ضرر هستند، مبدأ گرایشهایی نظیر کراهت و محبت محسوب می شوند و در این میان هر چه تمایل شخص گنه کار به مخالف صدق (کذب)و یا کراهت از صدق گزارهٔ مورد نظر بیشتر باشد، با توجه به توانایی کنترل و تسلط بر قوای تحریکیاش، گرایشهای او مانع از بررسی منصفانه و ارزیابی دقیق شده و دچار تأثیرپذیری از قوای نامتعادل می گردد.

# آیا تأثیرگذاری گناه حتمی است؟

با مراجعه به اشخاص در می یابیم که چه بسا گناهکاری که به شناخت حصولی نظری صحیح می رسد و انسانهای تقواپیشه ای که به آن دست نمی یابند؛ لذا می توان تأثیر پذیری شناخت را در حد اقتضاء و زمینه ساز پذیرفت؛ علاوه بر آن، از نظر علامه، پاکی نفس و تقوا راهی مستقل برای شناخت نیست و تنها شرط غیر لازم آن است، زیرا از دیدگاه ایشان نتیجهٔ چنین ادعایی لغو و بیهوده بودن استدلالهای قرآن در برابر اهل کفر وشرک و فحشاء خواهد بود. نتیجه آن که، تأثیر پذیری به طور موجبه جزئیه است؛ یعنی نمی توان همهٔ شناختهای او را ناصحیح دانست. تنها می توان برخی شناختهای ناصحیح گناهکار را مستند به گناه او که عامل اخلال در قوای تحریکی اش است، دانست. زیرا ممکن است، چنین شخصی بتواند در اثر عادت دادن خود در مقام کسب مقدمات شناخت، بر قوای تحریکی اش، مسلط شود و به نوعی عادت دادن خود در مقام رعایت کند. ولی باید توجه داشت که چنین کاری برای فردی با تقوا را در این مقام رعایت کند. ولی باید توجه داشت که چنین کاری برای فردی با

۱. ر.ک: صدرالدین شیرازی:۱۳۷۹، ج۱، ۲۰۷و ۲۰۸.



# معرض آسیب قرار دارد.

در مقابل، با داشتن تقوا و تسلط بر قوای تحریکی، جلوگیری از تأثیرگذاری این قوا بر کسب شناخت آسان تر خواهد شد. البته این بدان معنا نیست که با تقوا و کسب چنین تسلطی، شناختهای او تضمین شده باشد؛ زیرا اگر چه اعتدال قوای تحریکی بر حصول فضایل عقلانی که بخشی از استقامت نفس را شکل می دهد، مؤثر است؛ اما چنانکه علامه معتقد است، علم اکتسابی است و راه آن فکر، تعلیم و تعلم و تفهم است، نه تقوا. روایاتی به راه کسب علم اشاره می کند. در نتیجه آنچه در این باب می توان گفت، این است که شخص متقی به طور عادی شناختهایش تحت تأثیر منفی قوای تحریکی نخواهد بود و از این جهت کمتر دچار آسیب می شود.

آشکار است که آنچه بیان شد، مربوط به اکتساب فضایل عقلانی از طریق راههای ارادی است که بخش عمدهٔ آن با به کارگیری توان عقلی و ممارست آن حاصل می شود و اعتدال قوای تحریکی در این زمینه، آنچنان که شهید مطهری فرمودهاند، بی تأثیر نیست؛ اما اعتدال توان عقلی و فضایل آن تا حدودی نیز ذاتی و غیراکتسابی است که از محل بحث خارج بوده و به آن اشاره نشد. به عبارت دیگر، بخشی از فضایل قوای ذاتی وغیر اکتسابی است و قسمت دیگر آن، ارادی است، که راه به فعلیت رساندن بخش عمدهای از فضیلت واعتدال ارادی عقل، از طریق تعلیم و تعلم است؛ نتیجه آن که، بنا به نظر علامه چنین نیست که تقوا یعنی عامل اعتدال قوای تحریکی، در فضیلت واعتدال عقلی اکتسابی و به تبع بر کسب شناخت حصولی نظری بی تأثیر باشد.

# تأثير فضايل ورذايل خلقى

در باب توجیه، فلاسفه مسلمان مبناگرایند و شناخت را به دو دسته بدیهی و نظری تقسیم کرده و روش توجیه را ارجاع نظری به بدیهی معین میکنند. اما بایـد توجـه داشـت کـه طبـق

١. «الفكر جلاء العقول»؛ «اعون الاشياء على تزكيه العقل التعليم»؛ « من اكثر الفكر في ما تعلّم اتقن علمه و فهم ما لم يكن يفهم»؛ «من تفهّم فهم». (آمدى:١٣٧٣, ح٩٥٣ و ح٣٣٤٩ و ح٨٩١٧ و ح٧٥٥٠)

آیات و روایاتی که درقسمتهای پیشین به آن اشاره شد، تقوا بر اکتساب علم حصولی بی تاثیر نیست. این سخن به معنای در عرض همبودن راه تقوا با عقل نبوده بلکه حتی نمیخواهد راه کسب فضایل عقلانی را صرفاً در تعادل قوای خلقی جستجو کند، بلکه بر اساس نظر علامه طباطبایی تقوا موجب استقامت نفس که همان داشتن فضایل خلقی است، شده و به تبع توان عقل و فضایل آن تا حدودی تحت تاثیر قوای خُلقی که همان قوای تحریکی است، قرار دارد. لذا ملکه تقوا به مثابه فضیلت اعتدال قوای نفس، در روند اکتساب علم با توضیح گذشته، موثر است. بخشی از اکتساب ملکه تقوا و تسلط بر قوای تحریکی، به گناه نکردن و اطاعت از فرامین و انقیاد عملی بر می گردد؛ ولی بخش دیگری از حصول فضیلت تقوا ریشه در اکتساب فضایل خلقی دارد. ا

بحث از تأثیر فضایل خلقی به سه لحاظ مورد توجه قرار می گیرد؛ اولاً آراستگی یا فقدان چنین فضایلی به طور عادی با ارتکاب گناه تلازم دارد و معمولا افراد گناه کار، فاقد صلاحیتهای اخلاقی هستند و در واقع بسیاری از رذایل اخلاقی، زمینه ساز گناه می شوند؛ آنیا اگرچه برخی رذایل اخلاقی که در شناخت موثرند، هیچگاه فراهم کننده زمینه دیگر گناهان نیستند، ولی با ملکه تقوا که که جامع تمام خیرهاست نیز جمع نمی شوند؛ لذا بحث از نقش رذایل یا فضایل اخلاقی در شناخت به تأثیر تقوا بر شناخت بازگشت می کند؛ ثالثاً به نظر علامه طباطبایی گناه دارای مراتب طولی است که رذایل اخلاقی درمرتبه دوم آن قرار دارد که اگرچه گناه شرعی محسوب نمی شود، اما به لحاظ عقلی گناه است و چون مقدمات اکتساب آن ملکات تحت اراده است، به آن نهی تعلق می گیرد.

علامه در کنار گناه، ملکات و صفات باطنی اعم از رذیلت و فضیلت را دارای تاثیر

۱. پیش تر در همین نوشته، به اصول و برخی فروع فضایل اخلاقی اشاره شد.

۲. آشکار است که نسبت همه گناهان با فقدان فضایل اخلاقی یکسان نیست، بلکه نقش برخی گناهان در فقدان فضایل خلقی بیشتر است ونیز فقدان برخی فضایل خلقی در ارتکاب گناهان، نقش بیشتری ایفا می کند.

زیادی بر شناخت و معارف انسان میدانند؛ زیرا ویژگیهای خلقی از جمله عواملی است که زمینه استعدادهای ذهنی را تکوین میدهد؛ برای مثال فهم و قضاوت انسان منصف و با تأنی، غیر از دریافتی است که شخص عجول و متعصب از آن، بهره میبرد. (طباطبایی:۱٤۱۷ق،ج ٤، ۱۲۸) آن چه در این عبارت آشکار است، تاثیر ملکات نفسانی بر استعداد و توان ذهنی است که در که بیان گر چگونگی ومیزان تأثیر فضایل ورذایل خلقی بر فضایل و استعداد عقلی است که در نتیجه بر فهم و ادراک موثر است.

در بعضی روایات برخی ویژگیهای خلقی مانع شناخت و مایه فساد عقل معرفی گشته است که برای مثال از عُجب، الجاجت، عدم حلم، تکبر، فضب، مراء و ورد. و ورد می توان نام برد. از طرف دیگر در روایاتی ویژگیهای خلقی نظیر ایمان و ورع که بنابر نظر علامه، جامع تمام فضایل است موجب رشد و بالندگی شناخت بیان گردیده است. روایات دیگر، ظن و احتمال راجح مومن را پیش بینی و کهانت شناسایی می کند و که می توان آن را همان فی فیلت

۹. « ظن المومن كهانة» (آمدى:١٣٧٣، ح ٤٠٣٤).



۱. در واقع سخن گفتن از ارتباط این دو حوزه فضایل دقیق تر است؛ زیرا همان طور که در عبارت آمده فضایل خلقی بر فضایل عقلانی و ذهنی موثر است، علاوه بر این توانایی های عقلانی نیز در اکتساب فضایل خلقی نقش موثری ایفا می کند.

٢. «آفة اللب العجب»، «العجب يفسد العقل»، « العجب صارف عن طلب العلم» (رى شهرى: ١٣٧٥، ح
 ١١٨٠٣ - ١١٨٠٥ م ١١٨٠٥).

۳. « اللجوج لا رأى له» (آمدى:١٣٧٣، ح ٨٨٨).

۴. « يحتاج العلم الى الحلم » ( همان ,ح١١٠٢٤) ، « لا علم لمن لا حلم له» ( همان،١٠٧٨٤).

۵. « لا يتعلم من يتكبر» ( همان، ح۱۰۵۸۶)، « شر آفات العقل الكبر» ( همان، ح۵۷۵۲).

و. « الغضب يفسد الالباب»؛ «احضر الناس جواباً من لايغضب» ( همان، ح ٢٩٥٠و ١٣٥٤)؛ «شدة الغضب تغير المنطق و تقطع ماده الحجة و تفرق الفهم» (مجلسي: ١٤٠٥ق، ج ٧١, ٢٢٨).

٧. « من كثر مرائه لم يامن من الغلط» (آمدى:١٣٧٣، ح١١١٨)

۸ « لا يزكو العلم بغير ورع» ( همان، ح ١٠۶٨٩)؛ « الايمان يعمر العلم» (نهج البلاغه، خ ١٥٤).

جودت ذهن ارزیابی کرد. در واقع سخن در ویژگیهای خلقی به همان نا اعتدالی قوای تحریکی بر می گردد؛ زیرا چنانکه پیش تر اشاره شد، فضایل یا رذایل اخلاقی به اعتدال مند بودن یا فقدان اعتدال در این قوا بر می گردد که آن نیز درچگونگی استفاده نفس از قوای ادراکی موثر است؛ لذا بر کارکرد قوای شناختی تاثیر می گذارد. آشکار است که تاثیر فقدان یا وجدان این ویژگیها بر شناخت بیشتر از تاثیر گناه بر شناخت است و چه بـسا گنـاه در اثـر تلازم عادی با چنین ویژگی هایی خلقی تاثیر داشته باشد. به عبارت دقیق تر تاثیر گناه در اثر فقدان فضایل خلقی و به عنوان عاملی برای تثبیت رذایل اخلاقی مورد نظر قرارمی گیرد.

# منابع

- ۱. قرآن کریم
- ٢. نهجالبلاغه
- ٣. أمدى، التميمي، عبدالواحد، ١٣٧٣، غرر الحكم و درر الكلم، تحقيق: مير سيد جلال الدين محدث الارموى، تهران، دانشگاه تهران.
  - ٤. ابن سينا، ابو على، ١٣٧٥، الاشارات و التنبيهات، قم، نشر البلاغه، ج ٢.
- ٥. ارسطو، ١٣٦٥، اخالاق نيكوماخوس، ترجمه: دكتر سيد ابوالقاسم پور حسيني، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ج۱.
- ٦. افلاطون، ١٣٨٠، دوره آثارافلاطون، ترجمه: محمد حسن لطفى، تهران، انتشارات خوارزمى،
  - ۷. برنجکار، رضا، ۱۳۷٤، معرفت فطری خداوند، تهران، موسسه نبأ.
- ۸ پترسون، مایکل،۱۳۷۹، عقل و اعتقاد دینی، ترجمه احمد نراقی و ابراهیم سلطانی، تهران، انتشارات طرح نو.
  - ۹. جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۷۸، معرفتشناسی در قرآن، قم، مرکز نشر اسراء.
    - ۱۰. جوهری، اسماعیل،۱۳۳۹ق، صحاح اللغة، بیروت، دارالعلم، ج۳وج۲.
- ١١. حر عاملي، محمد حسين، ١٣٧١، الجواهر السنيه، ترجمه: زين العابدين كاظمي، تهران، انتشارات دهقان.
  - ۱۲. رى شهرى، محمد، ١٣٧٥، ميزان الحكمة، قم، دارالحديث.
- ۱۱. رئی سهری، محمد، ۱۱۰ میزان الحکمه، قم، دارالحدیث.
  ۱۳. صدرالدین شیرازی،محمد ابن ابراهیم،۱۳۷۹، الحکمة المتعالیة فی الاسفار الاربعة، قم دوراد.
  انتشارات مصطفوی، ج۱.

- ۱٤. طباطبایی، سید محمد حسین، ۱۳۹٤، اصول فلسفه و روش رئالیسم، تهران، انتشارات صدرا، ج ۲.
- ۱۵. \_\_\_\_\_ ، ۱۵۱۳ق، الميزان في تفسير القرآن، بيروت، موسسه الاعلمي للمطبوعات، ج او ۲ و ٤ و ٥ و ٢ و ٧ و ١١ و ١٩ و ١٩ و ١٩ و ١٩ و
  - ۱٦. \_\_\_\_\_\_، ۱۳۹۲، رسائل سبعه، قم، بنیاد علمی و فکری علامه طباطبایی .
  - ١٧. \_\_\_\_\_،١٣٦٠، رسالة الولاية، تهران، منشورات قسم الدراسات، الاسلاميه.
  - ۱۸. \_\_\_\_\_،۱۳۷۱، مجموعه مقالات، تهران، دفتر نشر و فرهنگ اسلامی، ج۱.
    - 19. \_\_\_\_\_ ، ١٤١٦، نهاية الحكمة ، قم ، موسسة النشر الاسلامي.
  - ٢٠. طوسي، خواجه نصير الدين، بي تا، اخلاق ناصري، تهران، انتشارات علميه اسلاميه.
    - ۲۱. فیاضی، غلامرضا، ۱۳۸۳، انسان انسان را نشان می دهد، خبرنامه، شماره۷.
    - ٢٢. مجلسي، محمد باقر، ١٤٠٥ق، بحار الانوار، تهران، المطبعه الاسلاميه، ج٧١.
  - ٢٣. مسكويه رازي، ابو على، تهذيب الاخلاق و تطهير الاعراق، بيروت، مكتبة الحياة، بي تا.
- ۲٤. مصباح یزدی، محمد تقی، ۱۳۷۰، آموزش فلسفه، تهران، مرکز چاپ و نشر سازمان تبلیغات اسلامی، ج ۱و۲.
  - ٢٥. \_\_\_\_\_ ، ١٤٠٥، تعليقة على نهايةالحكمة، قم، موسسه در راه حق.
- ۲٦. \_\_\_\_\_\_ ، ۱۳۷۷، خودشناسی برای خودسازی، قـم، انتـشارات موسـسه آموزشـی و پژوهشی امام خمینی.
- ۲۷. \_\_\_\_\_\_ ، ۱۳۸۰، شرح جلد هشتم الاسفارالاربعه، قم، انتشارات موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ج۲.
  - ۲۸. مطهری، مرتضی، بی تا، ده گفتار، قم، انتشارات صدرا.
  - ۲۹. \_\_\_\_\_، ۱۳۵٤، سيري در نهج البلاغه، قم، مركز مطبوعاتي دار التبليغ اسلامي.
    - ۳۰. معین، محمد، ۱۳۷۹، فرهنگ فارسی، تهران، انتشارات، امیر کبیر، ج ۲.
    - ٣١. مفيد، محمد بن محمد، ١٤١٦، الارشاد، قم، موسسه آل البيت لاحياء التراث، ج١.

يُرديش ياي فلسني -كلاي 🔨